Ulrich Schodlbauer

Entwurf der Lyrik



Erstverdffentlichung Akadamie Verlag 1994
ISBN 3-05-002261-2

Antje Ehmann und Wolfram Mach waren bei der Herstellung der

Druckfassung dieser Arbeit behilflich.



Inhalt

Vorrede

Erster Teil
Kosmologische Geburt: Celtis

1. Die zwei Gesichter der Poesie
2. Die Macht des Gesangs

3. Lesarten der Doktrin

4. ,,Amores*“: Das Bild der Welt
5. Im Spiegel des Nichtanderen

Zweiter Teil
Zur Kritik des Erhabenen: Shaftesbury

1. Die neue Prosa
2. Horaz oder das Schicksal der Poesie
3. Die gedoppelte Vernunft

Dritter Teil
Klopstock: Poetik der reinen Bewegung

1. Das moralische Gedicht

2. Das Urteil des Gehors

3. Die Denkform der h6éheren Poesie
4. Der reelle Gegenstand

5. Dichterische Offenbarung

6. ... ,,der Tropfen am Eimer*

11

33
42
53
69
87

99
121
148

171
175
191
201
212
225



Vierter Teil
Entwurf der Lyrik

1. Das lyrische Paradox

2. Die Erbschaft der Poesie
3. Der lyrische Weltentwurf
4. Poetik des Entwurfs

Literaturverzeichnis

235
240
253
287

307



Vorrede



Vorrede 11

Dieses Buch erhebt den Anspruch, das Problem der Lyrik unter einem Ge-
sichtspunkt neu zu durchdenken, der in den einschldgigen Darstellungen zwar
oft berlhrt, kaum einmal jedoch ins Zentrum der Analyse gestellt wird. Es ver-
folgt die Genesis des Motivs, mit dem eine sich nachdrtcklich im Gedicht voll-
endende Dichtung zu einem Zeitpunkt das Wort ergreift, an dem die Rationali-
tat prosaischer Wissensformen in der européischen Neuzeit sich auszudifferen-
zieren beginnt. Seither hat die Dichtung nicht aufgehdrt, fr sich eine kritische
Autoritat gegendber den Erscheinungs- und Wunschbildern von Rationalitat zu
reklamieren, in denen die moderne Welt sich ihrer Wirklichkeit annimmt.
Nichts hat sie so sehr geformt wie dieser Anspruch. Was man heute emphatisch
Lyrik nennt, ist sein Produkt. Unter dem Druck der Realitatsforderung (die, seit
sie sich der Dichtung in ausreichender Schérfe stellt, mehr oder weniger
deutlich als verkappte Rationalitatsforderung erkennbar ist) zerrinnt der alt-
gediente Gegensatz von Poesie und Prosa, um dem zwischen Prosa und Lyrik
Platz zu machen. Die Lyrik hat die alte Poesie darin beerbt, daR sie sich wei-
gert, Prosa zu sein. Sie 1aBt sie hinter sich, indem sie diese Weigerung zur
raison d’étre erhebt. Lyrik ist nicht Prosa: Das mag wenig scheinen, zu wenig,
um darauf Gewil3heiten des Denkens zu grinden. Aber es ist der Kern des
Problems, das da lautet: Ist es denkbar, Konzepte des ,lrrationalen‘ in der
Sprache zu entfalten, die mehr sind als der bekannte Ausdruck einer sich mif3-
verstehenden oder im Verstehen zu kurz greifenden Rationalitat, Konzepte, von
denen her am Ende selbst Licht auf Aspekte der Ratio féllt, die diese zwangs-
laufig vor sich selbst verbirgt? Das Problem ist in der Welt, seitdem es Gedich-
te gibt, deren Reiz darin liegt, dal sie die Welt in Versen aussagen, weil das,
was sie zu fassen behaupten, ansonsten nicht sagbar ware.

Der lyrische Anspruch, tber ein eigenes Wissen zu verfiigen, das es erlaubt,
Zu sagen, was ist — wie die herkdmmliche Formel lautet — , ohne sich darin
sonderlich durch das argumentative Repertoire beirren zu lassen, das sich das
intellektuelle Alltagsbewul3tsein aus den Wissensrevolutionen der Neuzeit
gefiltert hat, dieser Anspruch besitzt, wie zu zeigen sein wird, eine Vorge-
schichte. Sie féllt — seinen Vertretern nicht immer bewuf3t — weithin zusammen
mit der Vorgeschichte jener Revolutionen im magisch grundierten Synkretis-
mus eines alteren Denkstils, der, von Marsilio Ficino bis Giordano Bruno
Formen und Inhalte der Renaissancephilosophie pragend, sich in Begriff und
Praxis der ,ars‘ ein Betatigungsfeld zu schaffen wulite, ohne das er der neu-
zeitlichen Aufmerksamkeit langst entglitten ware. Und er verfugt, jedenfalls auf



12 Vorrede

den ersten Blick, tber eine Nachgeschichte in der Antilyrik dieses zu Ende
gehenden Jahrhunderts, der Lyrik also, die gepragt wurde durch die Figur des
Widerrufs oder der Absage an den lyrischen Weltentwurf. Wie ernst dieser
Entwurf gemeint war, dartber belehrt seit jeher das Holderlinsche ,,Was bleibet
aber, stiften die Dichter*.: Dabei verrét die Auszeichnung dessen, was ist, als
eines, das bleibt, ebensoviel tber das dichterische Unterfangen wie die Vorstel-
lung vom Dichter als Stifter, als jemandem also, der festsetzt, was ebensosehr
Bestand wie Geltung zu haben beansprucht. Beide Vorstellungen reichen weit
in die Antike zurlick. Aber erst dort, wo die Poesie anfangt, dem Denken der
Wissenschaften nachdricklich Konkurrenz zu machen, treten sie aus dem
schitzenden Dunstkreis des Mythos heraus, um ihre subversiven Implikationen
unter Beweis zu stellen und jenes besondere Verhéltnis der Dichtkunst zum
begrifflich-mathematischen Denken zu konturieren, das als schlechthin gegeben
anzunehmen nicht nur historische Naivitat verrat.

Der Gegenstand der Untersuchung erscheint demnach in einer abgeschlos-
senen Vergangenheit angesiedelt — ein Anspruch, der an der Schwelle zur Mo-
derne verfallt, dort, wo die Mittel intellektueller Verstdndigung bereitgelegt
wurden, deren Arsenal seither umstandslos in Anspruch genommen wird, wann
immer sich das westlich-européische GegenwartsbewuRtsein nachdricklich zu
Wort meldet. Man konnte die Griinde dafir, je nach Geschmack, eher in dufe-
ren oder in inneren Umstanden finden (wobei es verlockend ware, die innere
Logik des Verfalls oder der Preisgabe herauszuarbeiten, nachdem die &uBeren
Modernisierungsschiibe, die in den zeitgeschichtlichen Katastrophen ihren
mehr oder minder plausiblen Ausdruck gefunden haben, bisher ausreichend als
Ursachen bedacht worden sind), meldete sich auf den zweiten Blick nicht der
Argwohn zu Wort, hier werde, vielleicht vorschnell, ein Konzept zu Grabe
getragen, das in den routinierten Sophismen zeitgendssischer Dichtung mogli-
cherweise doch (in einer Art Kaltestarre) tGberlebt. Denn dberall, wo in Versen
jener Uberkommene Anspruch nachdrlcklich oder stillschweigend kassiert
wird, Gbernimmt beildufig — aber gewill nicht zuféallig — die Denkfigur des
Widerrufs den konsensfahigen Part, der die Einheit des lyrischen Sprechens
verblrgt. Kaum etwas bekréftigt den Konsens mehr als der Tumult, der sich
angesichts vereinzelter Versuche unausweichlich erhebt, ihn auRer Kraft zu
setzen und aus dem Gefangnis der gealterten, gleichwonhl alterslosen Modernitat

1 ,Andenken® — Friedrich Holderlin, Samtliche Werke, hrsg. v. Friedrich Beifl3ner,
Bd. 2,1, Stuttgart 1951, S. 189.



Vorrede 13

auszubrechen. Die Alarmsysteme der literarischen Moderne, das zeigt sich bei
solchen Gelegenheiten, sind nach wie vor intakt, auch wenn die Kosten des
,Projekts‘ inzwischen den Ertrag Uberschreiten mogen. Die Angst vor dem
Freien, die sich darin bekundet, mag identisch sein mit der Angst, die das kultu-
relle System im Blick auf sein reales Uberleben beim einzelnen stimuliert, und
so die zirkulare Monotonie erzeugen, mittels derer das ,Angstwesen‘z Mensch
sein postzivilisatorisches Dasein organisiert. Doch natlrlich wére die Einheit
leer, wenn die Sache mit dem einfachen Widerruf ihr Bewenden hatte. Erst der
permanente Widerruf, der Widerruf als Beugeform der lyrischen Sprache kon-
stituiert die Lyrik der argwoOhnisch ihre Gefahrdungen registrierenden Moderne.
Noch in der Verneinung bildet der Satz, sie verflige Uber einen exklusiven
Zugang zu dem, was ist, die Klammer, ohne welche die lyrische Anstrengung
spurlos zerstieben wiirde. Das heildt, seine Bedeutung ist in ihr nach wie vor
prasent. Die Gegenwart des Vergangenen in der ritualisierten Negation ist das
unerledigte Pensum der literarischen Moderne. Darin besteht die Aktualitat des
Versuchs, die lyrische Herausforderung der Vernunft inmitten der Geschichte
der Vernunft anzusiedeln, in jenem Grenzgebiet, in dem die beiderseits anzu-
treffenden Strategien der Realitdtsaneignung oder -gewinnung mit- und gegen-
einander durchgesetzt wurden.

Es charakterisiert den Intellektuellen westlich-européischen Zuschnitts, daR er
sich der Parameter seines Denkens in einem Netz temporaler Verweisungen
versichert. Sie gehdren unabdingbar zur Sache, soweit sie ihn bewegt. Jahres-
zahlen besiegeln seine Realitat. Was das Denken angeht, 10st sich in Geschich-
ten. Das ist noch nicht Hermeneutik, wohl aber eine nicht geringzuschatzende
Bedingung fir die Beweglichkeit des Intellekts, die der Produktivitit eines
einmal gefaliten Gedankens — und damit seiner Fahigkeit, Schicksale zu erlei-
den — mehr vertraut als der strahlenden Unschuld pl6tzlicher Empfangnis. Es
versteht sich von selbst, dal’ jenes Netz alles andere als homogen ist, ferner, dal}
jeder halbwegs erfolgreiche Angriff auf die gewohnten Orientierungen neue
Verbindungen schafft und altere I6st. Das Unterfangen, ein Konzept, das seine
Produktivitat in der Vergangenheit so sichtbar entfalten konnte wie das der

2 Hans Blumenberg, Arbeit am Mythos, Frankfurt/M. 1979, S. 11ff.



14 Vorrede

Lyrik, ab ovo zu entwickeln, geréat daher alsbald in die Gefahr, falschen Ge-
nealogien aufzusitzen. Es sind solche, die den Gegenstand entweder in die
unendliche Geschichte menschlicher Artikulationsmuster entschwinden oder
innerhalb der Sackgassen nationaler beziehungsweise regionaler Traditionen
verenden lassen und ihn damit dem spezifischen und zugleich sachbezogenen
Interesse entfremden.

3.

Welche Griinde sprechen demnach dafir, mit den Uberlegungen zum Thema,
wie es hier geschieht, in der Renaissance, genauer, gegen Ende des flinfzehnten
Jahrhunderts einzusetzen? Der erste lautet: weil nach wie vor die Kunsttheorie
der Renaissance alle europdische Kunst in ein Davor und ein Danach scheidet.
In der Kunst der Folgezeit findet man keinen Rickgriff auf altere Besténde, der
nicht zugleich die Auseinandersetzung mit den durch die Renaissancetheorien
und -vorbilder ins Leben gerufenen Mustern suchte. Seit der Renaissance hat
die Geschichte der Kiinste jene Dichte und Konsequenz, die es gestattet, histo-
rische Abfolge als eine Folge von Erkenntnisschritten und -tberschreitungen zu
analysieren, deren vorlaufiges Ende zusammenféllt mit dem Stand der Dinge,
der eine Betrachtung von auflen nicht langer zulalt. Fur die Literatur als ubiqui-
tdres Medium markiert der Humanismus eine ungleich schwéchere Z&sur.
Anders die Lyrik. Als Verskunst bleibt sie den Kunstlehren des Renaissance-
humanismus l&nger und in einem préziseren Sinn verpflichtet als die im Zuge
der Aufklarung sich der Fesseln der Poetik entledigende Poesie, als deren In-
begriff sie zeitweise gilt. Nicht ohne Hintersinn: Immerhin schlagt das Renais-
sancepoem, so wenig lyrisch es gemeint war oder spateren Auslegern erschien,
das formale Motiv an, das alle Lyrik seither variiert — das Motiv der me3baren
Proportion.

Es gibt einen zweiten Grund, der mit dem ersten mehr zu tun hat, als es man-
chem lieb sein dlrfte. Innerhalb der Geschichte der Naturwissenschaften sind
die astrologischen und alchimistischen Praktiken der Renaissance nichts weiter
als ein transitorisches Phdnomen. Im Bereich der Kunst sind sie (wie Aby War-
burg und andere gezeigt haben) etwas vollig anderes: populédre Begleiter-
scheinungen der esoterischen Anstrengung, das aus zerstreuten Quellen
erschlossene magische Weltwissen der mediterranen Uberlieferung zusammen-
zuschlieRen und in gultige Bilder zu fassen — ein letztes Mal, bevor die koper-
nikanische Wende in den Wissenschaften den Begriff der Kunst zu einer leeren



Vorrede 15

Hulle heterogener Téatigkeiten werden liefl3. Die ,schonen Kiinste* der Aufkla-
rung sind das Ergebnis einer Operation, in deren Verlauf an die Stelle des
desavouierten ,Aberglaubens® die Inhalte einer sorgsam purgierten Rhetorik
traten. DalR es der Lyrik — als hoher Lyrik — zufiel, den zurtickbleibenden
Phantomschmerz der Kunst zu artikulieren, entspricht ihrem Formproblem.
Sobald sie es sich versagt, das Oben und Unten zu reimen, &hnelt sie zum Ver-
wechseln dem sinnfernen Silbengeklingel, das die humanistische Poesie der
Einrede ihrer klerikalen Gegner zufolge von Anfang an war. Das ,von Anfang
an‘ weist der Untersuchung den Weg. Die erst rhetorisch-topische, spater
esoterische Verteidigung der gelehrten Poesie durch die Humanisten des
Quattrocento ladt sie nach und nach mit den Bedeutungen auf, die von der
spateren Lyrik in Bewegung und Klang, Blick und Geste aufgerufen werden,
wann immer sich die Gelegenheit bietet.

4.

Auch Anfénge haben ihre Geschichte. In die Geschichte dieses Anfangs ist der
Petrarkismus verwoben als die friihe Kunst, das Oben und Unten zu reimen.
Aber er ist nicht der Anfang. Seinen Erfolg verdankt er dem Umstand, dal} hier
den Dichtern ein Repertoire an Formen, Themen und Figuren an die Hand
gegeben wurde, das erst gegen Ende des Cinquecento ernste VerschleilRspuren
zeitigte, ohne dal3 dies seiner Popularitdt wirklich Abbruch getan hatte. Der
Petrarkismus (zu dem die Gegenbewegung des Antipetrarkismus redlicherweise
hinzugezahlt werden mufR}) steht im Schnittpunkt der &lteren, provencalisch
gepragten Liebeslyrik und der hohen Lyrik des siebzehnten Jahrhunderts, der
die lateinische Odendichtung der Humanisten den Weg bereitet. Nicht Anfang,
nicht Ende: wohl aber eines der Felder, auf denen sich die Konkurrenz der
Nationalliteraturen im Westen Europas sinnfallig austragen lieR. Petrarca,
Ronsard, Opitz — die Folge der Namen ruft den Mythos ins Geddachtnis, am
Ursprung der durch sie reprasentierten Literaturen stehe ein Akt der Purgie-
rung, der die Dichtung in der jeweiligen Volkssprache literaturfahig — nach
humanistischem MaRstab druckreif — werden lief3. Es hat Opitz nicht geschadet,
dall er in seiner selbstgewahlten Rolle nicht recht lberzeugen konnte. Im
Gegenteil: Mangels Alternative war dieser von einem ruhigen SelbstbewulRtsein
getragene Gelehrte gerade gut genug, um die Liicke zu ftllen, die der allzulang
ausgebliebene deutsche Petrarca in der Phantasie der Literaturstrategen
aufgetan hatte. Doch sein Einsatz kommt in mancher Hinsicht zu spat. Im



16 Vorrede

humanistischen Wettstreit der nationalen Literaturen l&i3t die volkssprachliche
Poesie dem Gedanken der ,translatio artis* den Vortritt, der sich im lateinischen
sechzehnten Jahrhundert nicht ohne Pomp mit der mittelalterlich-ehrwirdigen
Formel der ,translatio imperii‘ zu verbinden weif3.

Was Petrarca in die Lyrik hineintragt — nicht als ein gelegentlich auftreten-
des, sondern als das Grundmotiv klnftiger ,hoher* Lyrik — , ist der Gedanke
einer unaufhebbaren Distanz, die der Dichter erfahrt und der er seine lyrische
Stimme verdankt. Dal} er diese Distanz in die Differenz der Geschlechter ver-
legt und als kunstvoll arrangierte Unerreichbarkeit der Geliebten auf sich beru-
hen 1aBt, kann weder den spekulativen Hintergrund des Motivs noch seinen
dichtungstheoretischen Sinn zur Ganze verdecken. Beide sind im Spiel, wenn
die antipetrarkistische Lyrik den Abgrund leugnet und sich zur erfillten Liebe
bekennt, an der zwar nicht die Poesie, wohl aber das Leben sein Gentigen fin-
det. Hier ist kein Abgrund bedeutet auch: Der Abgrund ist Gberall und Der
Abgrund ist ein anderer. Das Motiv ist einmal in der Welt. Der Einspruch des
Antipetrarkismus bringt es nicht zum Verschwinden. Giordano Bruno, der am
Ausgang des sechzehnten Jahrhunderts gegen den weltlichen Leichtsinn der
Petrarkisten die metaphysische Bedeutung der lyrischen Formeln Petrarcas ins
Licht riickt, bleibt damit im Effekt ebenso konservativ wie allzu vorlaufig in der
Sache - ersteres, weil er den Motivvorrat der Petrarkisten emblematisch
uberhoht und fur weitere Jahrzehnte barocker Verwendung fruchtbar macht,
letzteres, weil erst das Pseudo-Longin entlehnte Motiv des Erhabenen, poeto-
logisch gewendet, den ,lyrischen* Abgrund ohne pseudoerotisches Beiwerk
sagbar werden l&f3t, bevor die Romantik die Formeln findet, die dann im neun-
zehnten Jahrhundert in der Nachfolge Baudelaires ein weiteres Mal revidiert
werden.

Was sich bei Petrarca nicht findet — und aus Griinden nicht finden darf, die
lange Zeit ihre Gultigkeit behaupten — , ist die Verbindung der ,rime‘ mit einer
poetischen Doktrin. Letztere ist Sache der Latinitét: richtige Verse gibt es nur
in der Sprache der Klassiker. In ihr stehen die Distinktionen bereit, die zu ent-
scheiden erlauben, ob ein Gedicht kunstgerecht ist. Das besagt nicht, dal} es
keine Regeln des Versbaus fiir die VVolkssprache gabe — die Formen des Sonetts
oder der Kanzone reichen hin, um eine derartige Annahme zu widerlegen — ,
wohl aber, da man unterscheiden muB. Die Regelhaftigkeit ist eine andere. Die
Form des Sonetts ist ein Gewulit-wie, die Regel eines geselligen Spiels, das
sich in der Ausfihrung aufzehrt. Demgegenuber tragen die Dichtformen, die
bereits von den antiken Grammatikern seziert wurden, in sich die Erinnerung an
die &ltesten Urspringe der Poesie. Ihr verdanken sie ihre — durch die Antike



Vorrede 17

bezeugte — geheimnisvolle Macht Gber die Menschen. Die Doktrin ist das
Ergebnis einer Vivisektion, deren unterstelltes Ziel darin bestand, den poeti-
schen Zeugnissen ihr Geheimnis zu entreiBen. Zwar formulieren auch die
Liebestraktate des sechzehnten Jahrhunderts implizit eine poetische Lehre,
wenn sie neuplatonische Argumente mit petrarkistischen Versen mischen. Doch
diese ,Doktrin® beldaRt es beim Nebeneinander von Vers und Prosa, in dem der
Vers so existiert, well er existiert.2 Am Anfang der wissenden Poesie steht die
doktrindre Gestalt des Verses. Sie umfalit das schwer zu durchschauende Erbe
der Alten, das sich schlie3lich auf keine andere Weise antreten a3t als durch
eine neue Dichtung.

S.

Die Figur des frankischen Winzerssohnes Konrad Celtis, ,poeta laureatus‘ von
Gnaden eines séchsischen Kurflrsten und gelehrter Dichter am Wiener Hof
Maximilians 1., wirkt wie erfunden, den humanistischen Neuanfang zu illustrie-
ren. Ein Organisator der rastlosen Sorte, ist er die treibende Kraft hinter den
damals entstehenden ,Sodalitaten‘, Dichtergesellschaften, mit denen sich die
Humanisten nordlich der Alpen ein briichiges Kommunikationsnetz schaffen. In
Wien gelingt ihm die Grindung eines ,Collegium poetarum et mathema-
ticorum®. Die Verbindung der Disziplinen kommt nicht von ungeféhr. Celtis hat
in Ko6lIn, Heidelberg und Krakau studiert. Die Ingolstéadter Antrittsrede von
1492 — zeitweise lehrt er am dortigen Gymnasium — zeigt den Agricolaschiler,
der seinen italienischen Vorbildern mit dem Stil auch das Sendungsbewuf3tsein
abgelernt hat. Krakau gilt den Zeitgenossen als Mekka der Naturphilosophie.
Als der Laureatus dort eintrifft, um Astronomie zu studieren, hat erst kurz
zuvor der vierzehn Jahre jingere Kopernikus die Universitat verlassen. Der
Dichter Celtis findet seine Moglichkeiten im Raum zwischen friihhumanisti-
scher Doktrin und prékopernikanischer Naturforschung. 1486 veroffentlicht er
eine Verslehre, die erste namhafte ,Poetik‘ im deutschsprachigen Raum. Als er
1508 an der Syphilis stirbt — ein friihes Opfer der Seuche —, liegen seine ,,Quat-
tuor libri amorum® im Druck vor, vier Bicher Elegien, die im Anblick der
vierfachen Liebe und einer nach den vier Himmelsrichtungen durchmessenen

3 Pietro Bembo, Asolani (1525). Asolaner Gesprache. Dialog Uber die Liebe, hrsg. u.
ubers. v. Michael Rumpf, Heidelberg 1992.



18 Vorrede

,Germania‘ ein topisches Bild der Welt entfalten: ,,Amore totus orbis [...] ortus
et absolutus est*.+ Weltentwurf und dichterischer Entwurf fallen zusammen. Im
Begriff der ,ars‘ gehen Wissen und Herstellen jene schwer bestimmbare
Verbindung ein, die aus dem Vernunftbegriff ebensowenig wegzudenken sein
wird wie aus dem der in der Folge nicht l&nger dem Kreis der Wissenschaften
zugerechneten Kunst.

Neigt man allerdings dem Gedanken zu, es sei die Aufgabe der Lyrik, ein
subjektives Bild der Welt zu entwerfen — ein Bild, in dem sich ein Subjekt in
seinen Regungen ausdrtickt oder erkennt —, dann greift man bei diesem Dichter
ins Leere. Lange wurde verkannt, daR Celtis der Vertreter eines Humanismus
ist, dessen ,Weltbild* wesentlich durch naturphilosophische Interessen be-
stimmt wird.s So konnte dem kosmographischen Ehrgeiz des Autors das
romantische Klischee des unsteten und erlebnishungrigen Dichterlebens unter-
legt werden, das im Werk seinen Niederschlag finde: ironischerweise, da gerade
bei Celtis die von den altromischen Elegikern bereitgestellte Sprache des
Herzens eine weitreichende Objektivierung erféhrt. Der Dichter und der Natur-
forscher sind unzweideutig eins. Die Komposition dominiert. Auf sie konzen-
triert sich der dichterische Ehrgeiz. Die so handfesten wie treulosen Geliebten
des Dichter-Ichs sind die Geféhrtinnen der vier Lebensalter. Die Liebesklage
gibt den dazugehdrigen Temperamenten Gelegenheit, die eine stoische Weis-
heit zu variieren: Unerreichbar ist nicht die Geliebte, sondern die Dauer des
Liebesgllcks. Und selbst das erweist sich als poetische Einkleidung. Im Sich-
verbinden und Trennen der Elemente offenbart sich dem Beobachter das Be-
wegungsgesetz der Natur. Die Geliebte entgleitet dem Liebenden so wie am
Ende das eigene Selbst. Was sich als Amor naht, regelt den Lauf der Gestirne.
Auch diese Verse kennen den Abgrund. Aber sie zelebrieren ihn nicht in der

4 Conradus Celtis Protucius, Quattuor libri amorum secundum quattuor latera Germa-
niae / Germania Generalis / accedunt carmina aliorum ad libros amorum pertinentia, edidit
Felicitas Pindter, Lipsiae MCMXXXIV, Praefatio, S. 4.

5 Worauf vor allem Dieter Wuttke in seiner Studie Uber die Celtis-Dirersche ,,Philo-
sophia®“ hinweist. — Die Hauptschrift von Celtis’ Heidelberger Lehrer Agricola, ,,De
inventione dialectica“, gehort zu den Schriften des Frihhumanismus, in denen sich, folgt
man neueren Interpretationen, die Begrifflichkeit der Galileischen Naturwissenschaft
vorbereitet: Eckhard Kessler, Humanismus und Naturwissenschaft bei Rudolf Agricola, in:
L’Humanisme Allemand, 1979, S. 141-157. — Celtis’ Studienaufenthalt in Krakau féllt in die
Zeit nach seiner Italienreise, die ihn auch mit den Mitgliedern der Florentiner Akademie
zusammenfuhrte.



Vorrede 19

Differenz der Geschlechter, sondern — Cusanus ist da nicht weit — als das
Nichtwissen auf dem Grund des Wissens um die Gesetze, nach denen sich die
Welt, den Umdrehungen der Gestirne folgend, fortbewegt. Das Wissen (und mit
ihm das poetische Wort) tritt aus dem Nichtwissen hervor wie das Universum
aus dem Chaos: als Kosmos. Celtis’ nachgelassene Oden lassen wenig Zweifel
daran, daR sie kaum anderes aussagen als die in MaR und Zahl sich bekundende
Ordnung, die sie realisieren. Im lyrischen Genus erwacht das Subjekt als
Appendix: als das Ungewisse, das im Gesang die Stimme erhebt, um durch ihn
Gewil3heit zu erwirken.

Die Positionen, zu denen die Poesie im Dialog mit der sich tber ihre Vor-
aussetzungen aufklarenden Vernunft findet, sind nicht prgjudizierbar. Dichtung
kann immer auch anders. Unbegriindet ist die Annahme, die Kunst liel3e sich
heraushalten aus dem offenen Spiel um die Grenzbestimmungen des Wissens
und man koénne ihr, gut hegelisch, ein fur allemal den domestizierten Verkehr
des Subjekts mit sich selbst in seinen Befind- und Bezlglichkeiten (das lyrische
Subjekt!) als Domane zuschanzen, in Wahrheit, um abschlielfend Gber ihren
Gehalt zu befinden. Es kommt nicht von ungefahr, dal} die Widerlegung sich in
dem schmalen Euvre findet, von dessen offentlich zuganglichem Teil die mei-
sten der suggestiven Stichworte und frei verflgbaren Sprachregelungen der
europaischen Aufklarung ihren Ausgang nehmen. Shaftesburys Naturhymnus
reillt die Poesie in den Wirbel der Um- und Neubesetzungen ererbter Theorie-
stlicke, in denen der Essayist der ,,Characteristicks of Men, Manners, Opinions,
Times, etc.” die Schwerpunkte der zeitgendssischen Publizistik neu justiert. Mit
zweideutigem Erfolg, wie das Beispiel Leibniz’ belegt, der verblufft in der
Lektire der ,,Moralists* die eigenen metaphysischen Ambitionen wiederzu-
finden glaubt, bei einem Autor mithin, der — vOllig rechtens — zu denen zahit,
die das Wort ,Metaphysik‘ im kommenden achtzehnten Jahrhundert zum
Schimpfwort degradierten. Der Naturhymnus ist nicht bloR die vielberufene
Vorlage fur die enthusiastische Poesie, sondern ein eminentes Lehrstick der
sich selbst reflektierenden Aufklarung. Die Vernunft — reason — offenbart ihren
Zwiespalt und ruft die Dichtung auf, ihn zu tGberwdlben. Doch gemeint ist nicht
langer die Dichtung schlechthin. VVon deren hergebrachten Heimlichkeiten hat
sich der kritische Intellekt ein flr allemal verabschiedet. Die Vernunft nimmt
das Vernunftwidrige in ihre Regie, nicht um der Unvernunft zu Diensten zu
sein, wie sie der &lteren Poesie vorhalt, sondern weil der Glaube an sie ein
unaufhebbares Dilemma darin entdeckt, daR er sein Ausgangsmotiv aus der
Entdeckung der herrschenden Unvernunft zieht. Es gehdrt gewild zu den erre-
genden Vorgangen der europdischen Geistesgeschichte, wie sich aus dem



20 Vorrede

uneingestandenen Scheitern der philosophischen Theodizee (der systematischen
Gestalt des Vernunftglaubens) im ,Gesang‘ die verniinftige Mdoglichkeit einer
erneuerten Poesie der — kinftig ,lyrisch® zu nennenden — Erhebung I6st. In der
Literatur sucht man die delikate Innenansicht dieses VVorgangs vergeblich. Dort
hélt man den Theismus des Earls fiir eine feste weltanschauliche GroRe oder flr
die verspiegelte Aulienansicht eines genuinen Stoizismus, wenn man es nicht
groBmatig vorzieht, die eigene Begriffsschwéache dem Literaten Shaftesbury
nachzusehen.s

Shaftesbury nimmt das Thema der Poesie dort auf, wo es die zeitgendssische
,Querelle des Anciens et des Modernes‘ plaziert. Man wird die Rolle nicht
geringschétzen dirfen, die Boileau und der durch ihn ins Gespréch gebrachte
Pseudo-Longin in den Uberlegungen des englischen Philosophen spielen.?
Shaftesbury, daran sind Zweifel kaum mdglich, steht im Literaturstreit auf der
Seite der ,Alten*. Seine Kritik am ,falschen Erhabenen — die coram publico
unentwegt mit der Fiktion jongliert, ein richtiges ware denkbar — ist Religions-
und Stilkritik, die der modisch-barocken Erbauungsliteratur ihre Pfriinden
streitig zu machen gedenkt. Pikant wirkt allenfalls, daR dem Theoretiker des
,moral sense* der Dichter des ,bon sens* selbst mit den tblichen Gebrechen der
Modernen behaftet scheint. Nebensachlich ist es nicht. Die Uberzeugung, dal
der in der Kunstform Satire gehegte Geist der Kritik vor keinem Gegenstand
Halt machen darf, wenn er nicht zu einer anderen Weise der Heuchelei und des
intellektuellen Betrugs verkommen soll, also auch nicht vor der Vernunft selbst,
entdeckt unschwer in Boileaus cartesianisch geférbter ,raison‘ den Taschen-
spielertrick, der die ,faculté de raisonner®, das Organ des Gemeinsinns, unter-
derhand mit der Bedeutung eines divinatorischen Vermogens aufl&dt, das seine
Inhaber radikal von denen trennt, die nicht dartber verfiigen.s Hier liegt der
Kern des Problems, das die Poesie dem ungebundenen Intellekt aufgibt. Dal
die Natur dem Dichter das Wort erteilt, es damit, wie auch immer versteckt,
durch ihn ergreift, wie erst spatere Theorien auszumalen bereit sein werden,

6 Vgl 3, 3.

7 Boileaus ,,L’art poétique“, 1674 publiziert, erscheint 1683 in englischer Uber-
setzung. Nicolas Boileau, L’Art Poetique, hrsg., eingeleitet und komm. von August Buck,
Minchen 1970, S. 32.

8 Buck, S. 36.



Vorrede 21

obwohl es in der noch schiichternen Rede vom ,Genie* bereits angelegt ist, 1ait
nicht nur das Wort verdachtig erscheinen, sondern die Sache der Dichtung.°

,S’1l ne sent point du Ciel I’influence secrete,
Si son Astre en naissant ne I’a formé Poéte,

Dans son genie étroit il est todjours captif.”
L’art poétique I, 3-5. Der Gegensatz, in den Boileau den Einflul} der oberen Méchte und das

Genie bringt, ist bei ndherem Hinsehen recht ungewil3, da der Zusammenhang zwischen
beiden unerortert bleibt. Ist ,genie‘ ohne ,I’influence secrete* denkbar? Die Antwort, die der
Autor schuldig bleibt, findet sich in der Tradition, die er zitiert. Sie lautet: nein.



22 Vorrede
6.

Wie ein Schlisseltext liest sich daher eine bizarre, das Skatologische streifende
Schrift aus dem NachlaR, in der Shaftesbury mit allen Anzeichen einer morali-
schen Kongestion tber das Milieu rosenkreuzerischer Arkanwissenschaft den
Stab bricht. Sie gibt die Richtung der Polemik an. Stein des AnstofRes ist der
pratendierte Besitz des Arkanums, die physische Auflésung des Ratsels, vor das
sich der Verstand durch die Erzeugnisse des Geistes gestellt sieht. Es mul3 eine
Auszeichnung geben, ein Etwas, ein Ding, das jene besitzen und diese nicht:
dieser Ungedanke ist fir den Verfasser gleichbedeutend mit dem Siindenfall
des Geistes, dem Ursprung allen Ubels.

[...] for it was still (I found) but one and the same secrett. By
which | perceiv’d, that the Philosophers Stone was of all Sub-
stances, as well as for all Uses. But the Sincere and reall Conse-
quence | drew from all, was, that this Imposture of the Philoso-
phers Stone was a Consummation of all Follyes, and Wicked-
nesses: that there was no Subject in which it did not exert its
Malignity: no part of Nature on which it did not attempt: nor no
Law of God, Nature, or Mankind that it did not manifestly violate
and Destroy — LIBERA NOS — 10

Auf die Dichtung angewandt heif3t das: Kein einzelner, Dichter oder Prophet,
darf fur sich beanspruchen, ein Wissender zu sein. Der von der Poesie erhobene
Anspruch entlarvt sie als Betrug. Shaftesburys Kritik der Poesie verfahrt
destruktiv. Der in der Renaissance formulierte und von den Poetiken seither
fortgeschriebene Wissensanspruch der Poesie gilt ihr als Schall und Rauch. Die
Lage der Poesie ist einzigartig. Dort, wo sie ihr Wissen verleugnet — wie in der
hofischen Dichtung des ,carpe diem*‘ — , verleugnet sie sich selbst. Die magi-
sche Verwechslung des Sinnlichen mit dem Ubersinnlichen, diese durch die
philosophische Kritik aufzulésende Konfusion der Sinne und des Verstandes,
Ist aus der Poesie nicht wegzudenken. Sie ist die tduschende Hille, unter der die
Dichtung seit alters das Geschaft der Moral betreibt.

Damit er6ffnet sich eine Weise des Sprechens, die seitdem durch alle fol-
genden ,Diskurse* tber die Poesie hindurchlduft, ohne sich zu erschépfen. Der

10 The Adept Ladys, SE 1,1, S. 430.



Vorrede 23

Grund liegt darin, dal sie prinzipiell zu keinem Abschlul? kommen kann. Die
von ihr keineswegs bestrittene, vielmehr vorausgesetzte Wirkung der Dichtung
aus der Welt zu schaffen, ist sie nicht geeignet. Ihren Wortflhrern darf auch
nicht im Ernst daran gelegen sein. Der Prozel3, den die Prosa der Kritik gegen
die Poesie fuhrt (denn um einen ProzeR handelt es sich, mit der Kritik in der
Rolle des Anklagers und der Poesie in der des Angeklagten, der die Rechte fir
sich in Anspruch nimmt, die das Verfahren ihm einrdumt: audiatur et altera
pars), dieser Prozel? verlauft nach den Gesetzen der Aufklérung, auf die ein
Recht zu haben die zu unterrichtende Offentlichkeit — von Schwacheanfallen
abgesehen — beharrt, also nach den Malgaben der Kritik. Es entspricht der
Logik des Verfahrens, dal’ die Poesie (soll heil3en, eine Dichtung, die sich dar-
auf einlait, Auskinfte der gewiinschten Art zu erteilen) alles zugibt, dessen die
Gegenseite sie Uberflhrt, aber sukzessive, wahrend sie hartnickig auf dem
einen Punkt beharrt, daR sie sich nicht in die Welt der Prosagestandnisse hinein
auflosen kann, ohne Verrat an sich selbst zu Uben. Poesie ist anders. Inwiefern
anders — diese Frage &3t sie in das Stadium der Versuche eintreten, in dem
jedes Gedicht und jede Novelle etwas von der Last mitteilt, Gber ihre Lage in
einer Welt Auskunft geben zu mussen, in der die Prosa der Vernunft das Sagen
hat: eine entzauberte, eine schreckliche Welt, in der das Elend und das Verbre-
chen, um das mindeste zu sagen, ungeschminkt die Bllhne des Lebens betreten
und in der Dichtung — endlich — die Behandlung erfahren, die sie verdienen. Die
auffallende Entschiedenheit, mit der letztere sich unter dem Diktat der Aufkla-
rung zur Denunziation der modernen Welt bekennt, hat nicht nur ethische Wur-
zeln, sondern nimmt auch die gegen das eigene Herkommen gerichtete Strategie
der Kritik auf und wendet sie gegen die Verhaltnisse, fir welche die ,Vernunft
— die richtende Instanz der Kritik — , aus welchem Grund auch immer,
wenigstens teilweise verantwortlich zeichnet, um so die Glaubwiirdigkeit des
Gegners zu unterminieren. Die HaRlichkeit der wirklichen Welt ist der erste
Inhalt, den sich eine zur Verteidigungsrede in eigener Sache mutierte Literatur
zu geben vermag, um einerseits sich der Prosa (im wortlichen wie im
Ubertragenen Sinn) anzugleichen und andererseits Poesie zu bleiben. Die Diffe-
renz nistet in dem Geheimnis, das sie als Poesie umgibt, und das in dem Maf
unaussprechlich wird, wie jeder Versuch, es zu artikulieren, von der Kritik
eingeholt und tberholt wird und sich gegen sie wendet. Es sei denn — damit
schlief3t sich der Kreis —, sie verlegt sich darauf, ihr Anderssein als Form aus-
zustellen, als Nichtprosa. Die Lyrik (als die gerettete Form der Poesie) wird
dann zur Negation und vermdge der Negation zum ,anderen‘ jedweder Prosa.



24 Vorrede

Seit Max Kommerell die Dichtung in freien Rhythmen als die nur dem Subjekt
geschuldete Weise auszeichnete, das ,Gottliche* zu benennen (wobei er,
vielleicht zu Unrecht, dem Dichter der ,,Frihlingsfeyer* eher mit Vorbehalten
begegnete), hat man den religidsen Klopstock in seinen Beziehungen zur Auf-
klarungstheologie, zu Pietismus und Empfindsamkeit grindlich durchgemu-
stert.12 Unerledigt blieb die Frage, was die von ihm erfundene lyrische Sprach-
form und seinen, mit Kommerell zu reden, subjektiven, das heil3t: von ,,Sitte,
Gesinnung und religidse[r] Denkart“:2 nur entfernt, namlich nicht wirklich
bestimmten Gottesentwurf in der Sache verbindet — vielleicht, weil sich in
diesem Fall die theologischen Abhadngigkeiten als allzu benennbar erwiesen.
Nimmt man die Frage auf, dann zeigt sich, dal} sie (gegen Kommerell wohl-
gemerkt) einer Prazisierung bedarf. Sie lautet dann: Welche rationalen Griinde
lassen sich fur den eigenartigen VVorgang finden, dal in einer Zeit, in der die
nattrliche Psychologie, zum literarischen Programm erhoben, sich daranmacht,
die pittoreskeren Falle von ,Verricktheit* und ,Besessenheit* auf psychophysi-
sche Faktoren zuriickzufiihren und damit die alte Quelle der Inspiration durch
Wissenschaft zu versiegeln, auf dem Gebiet der Dichtkunst eine Technik (denn
nichts anderes ist die genannte ,Sprachform*) gleichermafRen als Ausdruck des
.entbundenen® Subjekts und einer als ,subjektlos* gedachten Objektivitat der
Rede relssieren kann? Eine Beziehung der Phanomene zu leugnen hat wenig
Sinn. Denn offensichtlich ist die erfinderische Anstrengung, die Klopstock
unternimmt, um dem alten Wissen der Poesie durch eine neue Form zu einem
Ausdruck zu verhelfen, der sich ber den tradierten Aberglauben erhebt, nur im
Kontext der zeitgendssischen Kritik zu begreifen. Auch wére es zwecklos, von
einer ,subjektiven Form* zu sprechen, will man nicht einen historisch gesat-
tigten Begriff des Subjekts zugrunde legen. SchlieRlich wird der Zusammen-
hang fir Klopstock bereits vorgedacht. Shaftesbury war es, der die Vermitt-

11 Gerhard Kaiser, Klopstock. Religion und Dichtung, Kronberg/Ts. 21975. Gerhard
Sauder, Empfindsamkeit, Bd. 1, Stuttgart 1974, Bd. 3, Stuttgart 1980; ders., Der ,,zértliche*
Klopstock, in: Deutsch-danische Literaturbeziehungen im achtzehnten Jahrhundert, Min-
chen 1979, S. 58-74. Vgl. auch die Arbeiten von Freivogel, GroRe und Zimmermann. An-
gaben zur alteren Literatur (Hirsch etc.) v.a. bei Kaiser.

12 Max Kommerell, Die Dichtung in freien Rhythmen und der Gott der Dichter, in:
ders., Gedanken tber Gedichte, Frankfurt/M. 41985, S. 431.



Vorrede 25

lungsfunktion, die dem Subjekt im Konflikt zwischen der préatendierten VVoraus-
setzungslosigkeit der ,reason‘ und ihrer Tendenz zuwachst, die Welt verniinftig,
also fur vernunftig zu erklaren, im Enthusiasmus lokalisierte. Der ,Sociable
Enthusiast® erprobt die philosophische Tragféhigkeit der dichterischen ,Manie*
vor dem Hintergrund der vernichtenden Kritik der Poesie, die tberall voraus-
gesetzt ist.

Mit den Augen dessen betrachtet, der sich durch eine eingehende Lektiire
Shaftesburys empféanglich gemacht hat fir die Zwischentdne einer Debatte, der
die Publizistik der franzosischen Aufklarung zu einem européischen Gesicht
verhalf, reicht der Dichter Klopstock die Beweislast, die der Philosoph des
,moral sense‘ dem enthusiastischen ,Gesang‘ auferlegte, an die Prosa zurick.
Nirgends bei ihm ist die Frage, ob die Dichtung das leisten kann, was sie ver-
spricht, viel eher, ob es der erdrternden Prosa gelingt, ihr dahin nachzufolgen,
wo sie das Gottliche frei, ohne Ruckfall in ererbte Unvernunft, ausspricht. Man
kann die Lyrik Klopstocks, dessen theoretische Schriften auf eine frappierende
Weise den Lyriker bekunden, als eine objektive Replik lesen. Mit doppeltem
Gewinn: Einerseits verscharft Klopstock das Dilemma der Vernunft mit den
Mitteln, welche die ihm vertrauten Denkweisen des Pietismus und Rationalis-
mus bereithalten, andererseits zeigt er, daB es sich, wenn schon um ein Dilem-
ma, so um ein fruchtbares handelt, dessen Entfaltung der Dichtung zu ungeahn-
ten Moglichkeiten verhilft. Klopstocks ,Antwort‘ auf das bei Shaftesbury
zutagegetretene Problem besteht in dem Unterfangen, dem mit der Prarogative
der Vernunft harmonierenden Weltwesen durch die rastlose Suche nach Tech-
niken der Ausdrucksintensivierung néherzutreten, mit deren Hilfe das seinem
transzendentalen Ehrgeiz hingegebene Subjekt zu gesteigerter Innenwahr-
nehmung gelangt. Die Maxime der folgenreichen Unternehmung konnte lauten:
Sobald erst die ganze Seele im Spiel ist, findet sich auch die Wahrheit ganz.

Dieses Motiv der Ganzheit, in der die durch die Insuffizienz des den Gedan-
ken der Vernunft denkenden Verstandes getrennten Teile zueinander finden,
um flr immer geheilt zu sein, das kinftige Grundmotiv des deutschen Idealis-
mus und der durch ihn inspirierten Romantik, impliziert bereits die vernunft-
kritische Volte jener Kritik der modernen Welt, welche die auf die Aufkl&-
rungsprosa antwortende romantische Literatur im Bild der haRlichen Gegenwart
skizziert. Die sich verstandig auslegende Vernunft ist nicht geeignet — so der
halberwachte Gedanke — , die Einheit nachzuvollziehen, die allen Lebensvoll-
zigen innewohnt. Der unterscheidende Verstand trennt in Gedanken, was im
Leben zusammengehort, und er trennt in der Realitdt, was er in Gedanken
entwirft. Es bedarf nur noch eines Schrittes, um die Poesie nicht langer an der



26 Vorrede

Seite des Denkens, sondern an der des Lebens zu finden, damit beschaftigt, die
durch den Verstand geschlagene ,Wunde*s der Kultur zu heilen, und mit ihr
alle Kunst, die nun nicht mehr mit der durch Zahl und MaR, durch ,mensura‘
und ,figura® bestimmten ,ars‘ verwechselt werden darf, die am Anfang dieser
Kulturentwicklung stand, sondern als kommende Kunst bewufitlos (wiewohl
mit ,hochster* Bewultheit) zusammenfigt, was sich im Bewultsein der Gegen-
wart unabweislich entzweit.»4 Dal} Klopstock sich diesen Schritt versagt, mag
vielleicht dazu beitragen, dal} er so friih auRer Mode kommt. Fir die Theorie
der Dichtung (und wohl auch fir die Dichtung selbst — mit einem Blick auf
Holderlin sei es gesagt) fiigt es sich glucklich. Gegen seine Nachfolger halt er
an dem Gedanken fest, dem Shaftesburys Naturhymnus so anschaulich Nahrung
gibt: dall Dichtung nicht nur das Nachdenken Uber Verse auf sich ziehen,
sondern einem Denken in Versen entspringen muf3, wenn sie nicht mit dem ma-
gischen Weltbild verddmmern soll. In Versen denken: Das bedeutet nicht, einen
Prosagedanken rhythmisch zu unterlegen, sondern die Gesetzlichkeit der Vers-
bewegung als eine des Denkens — einer Art Denken, wenn man will — ins Werk
zu setzen. Der Gedanke, ebenso kiihn wie vergessen, ist keineswegs obsolet. Er
enthélt den Schllssel zum Verstandnis der Lyrik in der rationalen Kultur.

8.

Celtis, Shaftesbury, Klopstock — die Namen mdgen austauschbar sein, nicht
jedoch die Stadien der Entfaltung des Gedankens, den man rickblickend als
den technischen Gedanken der Dichtkunst bezeichnen muR. In den Poetiken des
sechzehnten und siebzehnten Jahrhunderts bleibt dieser Gedanke unter der
Hulle der rhetorischen Wirkungslehre verborgen. Sie ist es, die zwischen den
mythischen Erz&hlungen vom Ursprung der Poesie und der praktischen Unter-
weisung im Versbau vermittelt. Dennoch liegen hier, gleichsam nebeneinander,
die Elemente, die sich in der &sthetischen Reflexion des Aufklarers verbinden.

13 Friedrich Schiller, Uber die &sthetische Erziehung des Menschen, 6. Brief. Schillers
Werke, Nationalausgabe, Bd. 20, Weimar 1961, S. 322.

14 Innerhalb der deutschen Literatur gibt es eine klassische und eine romantische De-
Klination dieses Themas. Ersterer verdanken wir Schillers ,,Spaziergang®, letzterer Novalis’
»Hymnen an die Nacht“. ,Klassisch* ist die Abschattung des Ideals, ,romantisch* seine
Forcierung. — Zur Kritik: Wolfgang Marx, Asthetische ldeen. Untersuchungen (iber die
Grundlagen einer Theorie der Kunst, Bonn 1981, S. 65ff.



Vorrede 27

Allein diese Reflexion kdame erst gar nicht in Gang, wenn ihr nicht die Entwick-
lung der Dichtkunst vorgearbeitet hatte. Fir sie ist das humanistische Motiv der
translatio artis ebenso maRgeblich wie die Tendenz, die Dichtung in den neue-
ren Sprachen einer an den Klassikern MaR nehmenden Dressur zu unterwerfen,
um in ihr — also in einem anderen Material — die antike Poesie ein weiteres Mal
hervorzubringen. Das Problem der Ubersetzung, das in diesem Programm ange-
legt ist, zwingt in einem zweiten Schritt die Theorie der Dichtkunst, von dem
Gedanken Abschied zu nehmen, der ihren wirklichen Ausgangspunkt bildet:
dem der fraglosen Richtigkeit des klassischen Verses. Es bedarf im Prinzip
nicht mehr als der praktischen Einsicht, dald sich die prosodischen Verhaltnisse
des antiken Verses nicht auf die modernen Sprachen abbilden lassen, um in
diesen Verhaltnissen den Schein von Beliebigkeit oder Kontingenz zu entdek-
ken, den die destruktive Kritik zum Wesen der Poesie erklart. Hinzu tritt die
rickblickend gereifte, von Perrault in den ,Paralleles des Anciens et des
Modernes* ausgesprochene Erfahrung, dalR es sich hier wie anderswo um
Leistungen unterschiedlicher Kulturen handelt, die nebeneinandergestellt und
verglichen, nicht jedoch durch gelungene Nachahmung ineinander Gberfiihrt
werden konnen. Angesichts dieser Debatte wird es rasch zur Uberlebensfrage
der Poesie, ob ein Begriff des Verses denkbar erscheint, der ber das bloRe
Beherrschen eingelernter Griffe hinausgeht. Das Ergebnis bleibt, wie konnte es
anders sein, zweideutig.

Es ist ein und derselbe ProzeR, in dessen Verlauf sich die beherrschenden
poetischen Gattungen entweder, wie das Drama, als prosafahig erweisen oder,
wie das Epos, hinter ihren erfolgreichen Prosazwilling zuriicktreten missen,
wéhrend eine Reihe kleinerer Gattungen wie Ekloge, Elegie und Ode mit den
nichtklassischen Gedichtformen des Sonetts, der Ballade etc. zusammenrickt,
um jenes vielgestaltige und zusammenhangende Gebiet zu erschliel3en, das man
Lyrik nennt. Dem Lyriker steht es nicht frei, in Vers oder Prosa zu arbeiten.
Seine Aufgabe ist durch den Vers umgrenzt. Das, woran er arbeitet, ist nicht nur
dieser oder jener, nicht nur sein Vers, sondern der Vers selbst, die Natur des
Verses, ware man zu sagen versucht, wenn nicht alle Zeichen darauf deuteten,
dal diese Natur nirgendwo sonst als in der Abfolge immer neuer Versentwurfe
greifbar wirde. Die Dynamik der rational gepragten Kultur, angesichts deren
die Frage nach der wahren Wissens-, der wahren Lebensform gegenstandslos
wird, macht vor den lyrischen Formen nicht Halt. Die Lyrik Klopstocks, der
noch immer von ,der Poesie‘ als fester Bezugsgrole in seiner Verslehre handelt,
obwohl diese, den Sonderfall des ,epischen® Hexameters abgerechnet, die erste
genuine Theorie der Lyrik genannt werden darf, bietet dafiir die anschaulich-



28 Vorrede

sten Belege. Das bleibt ihr Verdienst. Ihr Charme ist es, dal} sie, ohne selbst,
nach dem Ausdruck Goethes, Epoche zu machen, jener lyrischen Epoche einge-
schrieben bleibt, die sie eroffnet.

Was sich in ihr bereits andeutet (und jenen Hauch von ,Modernitat‘ erzeugt,
der ihr noch immer zu Wirkung verhilft), ist die Tatsache, dal3 die Dichtung von
der Vernunftkultur der europaischen Aufklédrung das Pathos, nicht aber die
Inhalte Gbernimmt. Ein Grund ist leicht zu erkennen. Das sich seiner Vernunft
bedienende Individuum besorgt, bei Licht betrachtet, die Geschéfte der Ver-
nunft. Es ist kein einzelner, sondern ein Teilnehmer. Demgegeniber bedarf es
schon einer Verschworungstheorie, um die pratendierten Rechte des selbstbe-
zogenen Individuums wiederherzustellen, sobald die Fortschritte der wissen-
schaftlichen Kultur den Prozel3 der Vernunft gegen das unbegreifliche Univer-
sum wie unwiderruflich zur stetig fortgeschriebenen Geschichte ihrer Diszipli-
nen erweitert haben. Die zeitweise idée fixe Ezra Pounds, einem Komplott der
Wissenschaftler zur Unterdriickung der Wahrheit auf der Spur zu sein, 18t sich
als Extremfigur eines kollektiven Milstrauens der Literaten gegenliber dem
Wissenschaftsbetrieb begreifen, dem sie korrekt unterstellen, er behindere sie in
der Auslibung eines Rechtes, das er ihnen pro forma zuerkennt: das Recht auf
selbstandigen Gebrauch der eigenen Vernunft. Die Stilisierung des Dichters
zum Seher (,vates) ist der partiell erfolgreiche Versuch, dem degradierten ein-
zelnen das entglittene Recht auf ungeminderte Weltauslegung zurtickzuerstat-
ten. Die Kunst des Verses, wie sie aus der ,ars‘ hervorgeht, dient in diesem
Kontext dazu, ein Weltwissen zu explizieren, an dem sich die institutionalisier-
te Vernunft vergeblich versucht. Nicht, weil sie nicht hinreichte, es zu fassen,
sondern weil es sich als das Substrat der ,chimarischen* Weltsicht erweist,
gegen die sich ihre Fortschritte mit Nachdruck wenden. Die Geschichte der
Dichtkunst seit der Renaissance ist dort, wo sie sich den Anspriichen des Intel-
lekts stellt, die Geschichte der in ihrem eigenen Schlagschatten operierenden
Ratio. Das Chimarische soll sich den jeweils avancierten Formen der Rationali-
tdt gewachsen zeigen: als Schein oder Abglanz der durch den immanenten
Skeptizismus der Begriffe verstellten wahren Welt. Wie sich bei Shaftesbury
andeutet, kann die Vernunft ohne die Versatilitdt des Intellekts, der vor den
Phanomenen verharrt, nicht bestehen. Im enthusiastischen Gedicht eignet sich
die Poesie diese Beweglichkeit zu, aber zu anderen Zwecken. Sie zeigt, daR die
hochgespannte Emotion der Tauschung bedarf und daf3 in ihr — in nichts sonst —
die ,Wahrheit* des Herzens — des beweglichsten der Organe — zu finden ist. In
einen Satz zusammengedrangt lautet der Befund: Die Genese des lyrischen



Vorrede 29

Weltentwurfs ist die Wiedergeburt der vorkopernikanischen Welt aus dem
Geist der Kritik.

9.

Das Ungesagte daran ist allerdings der technische Gedanke selbst, der jene
Totalitat, deren Abstraktheit ihren nachkopernikanischen Charakter bezeugt,
aller Abstraktion entkleidet und, wie ein spaterer Terminus lautete, ,sagbar®
macht. Er steht im Mittelpunkt der folgenden Untersuchungen. Der lyrische
Weltentwurf ist nicht anders lesbar denn als Entwurf der Lyrik. Was heif3t das?
In allen Gedichten (soweit sie ihren Namen verdienen) findet sich etwas, das
die poetische Doktrin bestatigt, der sie verpflichtet sind, und etwas, das sie im
nachhinein Ligen straft und zur Reflexion herausfordert. Dieses Etwas ist von
den Ratseln zu unterscheiden, die eine zwangslaufig unvollstandige oder auch
ungewisse historische Uberlieferung dem Nachforschenden aufgibt und die
durch Weiterlesen wenn nicht gel6st, so verschoben werden. Auch ist es nicht
die geheimnisvolle Seele dieses Gedichts, die durch die ermldende und trotz
aller zur Schau getragenen Kihle immer ein wenig an Geisterbeschwdrung
gemahnende Arbeit der Interpreten am Text aus ihrer begriffslosen Verschlos-
senheit gel6st und zu Rede und Antwort gendtigt wird. Eher 1&i3t es sich als die
komplexe Konstitution des ,Geheimnisses‘ umschreiben, das durch jedes lyri-
sche Gebilde neu, aber nicht volistdndig anders gefal3t wird, und in ihm auf die
,Anfange* der Dichtkunst zuriickweist, mit denen es durch kulturelle Osmose
(zu der nicht mehr als die Teilnahme am geistigen Leben gehort) in Verbindung
steht. Historisch gesehen, bedurfte es der — auf Umwegen — aus Motiven der
Frihromantik gespeisten ,modernen‘ Antiromantik der Baudelaire, Mallarmg,
Rimbaud und ihrer Vollstrecker Valéry, Pound und George, um jenes Geheim-
nis als ,mache®, als die technische Machart des Gedichtes programmatisch zu
entlarven und ebenso programmatisch zum ausschliellichen Zweck der Dich-
tung zu erheben.:s (Der Begriff des ,Gebildes* erhélt im Umkreis dieser Auffas-
sung seine begriffliche Scharfe.) Das Mittel, das diese Autoren anwandten, um
dem Gedanken der ,Mache* in der eigenen Lyrik zu angemessenem Ausdruck
zu verhelfen, ist die Negation. Einerseits negieren sie — einen ,postmodernen®
Gedanken vorwegnehmend — den Mythos der einen Vernunft, deren versoh-

15 Blatter fur die Kunst, 1. Folge 1. Band (1892), Ndr. 1968, S. 1.



30 Vorrede

nende Ganzheit das enthusiastische Gedicht bewegt. Das ist ein nicht unerheb-
licher Aspekt des von Mallarmé herkommenden Axioms, dal} Gedichte aus
Wortern, nicht aus Ideen bestehen. Im diffusen Halblicht reduzierter Bedeutun-
gen zwischen den Wortern siedelt die Sprachmagie, die als Briicke zwischen
Traum und Kunst fungiert. Andererseits negieren sie mit dem ,modernen‘ Bild
des Kiinstlers als eines hochspezialisierten Technikers (also durch die Gleich-
setzung der poetischen 7éyvy mit der Technik der ,durchrationalisierten®
Gegenwart) den Mythos des dichterischen Subjekts, das tber ein urspringliches
Weltwissen verfiigt. Beides zusammen ergibt das Bild einer Lyrik, die einer-
seits keinen lyrischen Weltentwurf mehr zuléaRt, obwohl sie ihn in der Negation
voraussetzt, die andererseits durch ihre gezielte Negativitat sich als Entwurf, als
Gegenentwurf zum lyrischen Herkommen zu erkennen gibt. Die Folgen flr die
Theorie sind leicht einzusehen. Erst die Negation als gewollte poetische Praxis
verhilft im Gelingen dem Entwurfcharakter der Lyrik zu jenem Minimum an
Anschaulichkeit, ohne das kein asthetischer Gedanke auskommt. Gleichzeitig
entkleidet sie den lyrischen Weltentwurf — nicht den von ihr negierten, sondern
den in aller Lyrik anwesenden — (unwiderruflich? widerruflich?) aller Relikte
von ,Wissenschaft, die ihn bis dahin als Weltanschauung sicht- und deutbar
bleiben lie3. Welt entsteht aus den Zweideutigkeiten der Technik. Die Theorie
geht dem nach.

10.

Nicht jede Befragung der Literaturgeschichte fiigt sich zwangslaufig zu einer
neuen ,Geschichte‘. Auch besteht an Geschichten kein Mangel. Das lalt es
sinnvoll erscheinen, die europdischen Literaturen an einigen Wende- oder Aus-
sichtspunkten aufzusuchen, an denen der Entwurfcharakter der Lyrik — und der
Dichtung tberhaupt — hinreichend deutlich hervortritt, um sich der Reflexion
post festum darzubieten, fur die, wie vermutlich jede andere, auch diese
Geschichte zur Vorgeschichte gerét, da es ihr — bei aller Beweglichkeit — ver-
wehrt bleibt, in &lteren BewuBtseinsformen ihr Geniige zu finden. Das wirft die
Frage auf, wie weit die lyrische Produktion der beteiligten Lander und Epochen
unter die hier vorgetragenen Gedankengange subsumierbar ist — eine Frage, die
keine einfache Antwort erlaubt. Einerseits besteht kein Zweifel an der kaum
systematisierbaren Vielfalt dessen, was man ,lyrische Bestrebungen® in der
europaischen Neuzeit nennt. ,Subsumieren® heil3t in diesem Fall ,sammeln®,
nichts weiter. Andererseits ist auch das schlichteste oder gedankenfernste



Vorrede 31

Gedicht ein Gedicht und nimmt daher, wenn auch vielleicht nur am Rande, teil
an der Intellektualisierung der Form, weil es sein Produziertsein nicht nur dem
produzierenden Subjekt, sondern ebensosehr dem kulturellen Prozel} verdankt,
in dem Gedichte als Gedichte erkennbar bleiben und als zeitgemall empfunden
werden mdissen. Die Linie, welche die sogenannnte ,hohe Lyrik* in eine nach
Quantitdten und Ambitionen unibersehbare Produktion einfligt, ist immer nur
eine unter vielen, aber unverkennbar eine, die Abstand halt. Der Grund liegt
darin, daR diese Lyrik weniger ins Belieben der Autoren gestellt ist. Die sich an
ihr versuchen, begeben sich in einen Arbeitszusammenhang, der ihre Ressour-
cen aufbraucht, ohne die billige Inszenierung der kritisch-sinnlichen Omnipo-
tenz des werten Selbst zu gestatten. Ihnen sei dieses Buch zugedacht.



Erster Tell
Kosmologische Geburt: Celtis



Kosmologische Geburt: Celtis 33

1. Die zwel Gesichter der Poesie

Die europdische Lyrik um 1500 ist Lyrik in statu quo ante. Das von ihr rekla-
mierte Wissen ist eins mit dem der Prosa. Nicht umsonst laufen im Frithhuma-
nismus die Konturen von Dichter und Rhetor ineinander. Die Unschérfe dient
polemischen Zwecken. Sie verschafft der Dichtung den Spielraum, den sie
braucht, um mehr zu sein als ein leeres Spiel. Die Differenz der Formen, Vers
hier und Prosa dort, rihrt nicht an die Identitat der Inhalte. Der Dichter bewegt
sich gleich gelaufig in den Rollen des Naturforschers, des Geschichtsschreibers,
des Philosophen, ohne sich etwas zu vergeben. Keinesfalls mimt er sie nur. Es
geht um die Sache: ,symias naturae non philosophorum.: Er ist Naturforscher,
Geschichtsschreiber, Philosoph, wenn es sein Thema erfordert. Darin allerdings
unterscheidet er sich von den Vertretern jener Disziplinen. Er beansprucht das
zu sein, was sie sind, aber von Fall zu Fall: solange es ihm beliebt. Sein Wissen,
obgleich dasselbe, geht daher tber das ihre hinaus. Es ist dasselbe, weil es ein
anderes ist. Wenn er weil3, was sie wissen, so nicht, weil er sich ihres Wissens
bedient, sondern weil sein Wissen das ihre mit sich flhrt. Was immer er weil,
er weil} es in direkter Konkurrenz, er weil3, was sie wissen kdnnten. Die kleine
Hybris des Dichters spielt bereits mit einem mdglichen Nichtwissen der Wis-
senschaften, ohne das eigene Wissen als ein abweichendes zu begreifen.2

Im Gegenteil. Gerade weil die Poesie kein anderes Wissen beansprucht als
die Prosa, geht sie allen Wissenschaften voraus. Das Paradox umschreibt die

1 Siehe Giovanni Boccaccio, Genealogie deorum gentilium X1V, 17. Opere, a cura di
Vincenzo Romano, Bari 1951, Bd. XI.

,»ESt autem materia poesis non determinatum aliquid, ut in realibus scientiis assi-
gnatur, sed universalis lateque patens, quale subiectum solet in sermocinalibus artibus adno-
tari.” Coluccio Salutati, De laboribus Herculis I, 3, ed. B. L. Ullman, 2 Bde., Turici 1951,
Bd. 1, S. 18. Das begriindet die Ausnahmestellung der Dichtung unter den ,sermocinales
scientiae‘: a.a.0., S. 22. Vgl. Jan Lindhard, Rhetor, Poeta, Historicus. Studien Uber rhetori-
sche Erkenntnis und Lebensanschauung im italienischen Renaissancehumanismus, Leiden
1979. Es bezeichnet die Moglichkeiten des Renaissancehumanismus, dal3 Salutati das
Jproprium* der Poesie, dasjenige, woruber die Ubrigen ,artes* nicht verfugen, in die ,persua-
sio® legt. Die neuzeitliche Poetik bildet sich nach dem Modell der Rhetorik. In ihrem
unspezifischen Wirkungswissen, das sich in der Praxis der eloguentia der Resultate der
anderen Wissensdisziplinen bedient, erscheint das Wissensproblem der Poesie — ihre Situie-
rung im Kreis der Wissenschaften — von vornherein gelost. Wie die Rhetorik die alte Poesie
beerbt hat, so beerbt die Poetik ihrerseits die Rhetorik.



34 Kosmologische Geburt: Celtis

Situation der Poesie vor ihrem Eintritt in die Konstellationen der neuzeitlichen
Rationalitat. Es ist eine Situation des Alles oder Nichts. Entweder steht die
Poesie am Anfang der Wissenschaften, oder sie kommt als geistige Tatigkeit
nicht in Betracht.s Um diesen Punkt dreht sich die Auseinandersetzung der
Epoche. Konsequenterweise bestimmt die Verteidigung der Poesie gegen den
Verdacht, ein Blendwerk zu sein, die Vorspiegelung eines Wissens, das, ge-
nauer betrachtet, sich als haltlos und verwerflich erweist, das Nachdenken der
Humanisten Uber das, was sie zu leisten imstande ist.+ Die Auszeichnung der

3, ,Primos nempe theologos apud gentes fuisse poetas et philosophorum maximi
testantur, et sanctorum confirmat autoritas“: Francesco Petrarca, Invective contra medicum,
Testo latino e volgarizzamento di Ser Domenico Silvestri, ed. crit. a cura di P. G. Ricci,
Roma 1950, S. 71. Die Wertschatzung der Dichter als ,primi theologi oder ,primi philoso-
phi* betrifft nicht allein ihre Rolle in grauer Vorzeit, sondern stets auch die Frage, was die
Poesie actualiter zu leisten imstande ist. Bezeichnend in diesem Zusammenhang ist das Ar-
gument aus dem ,,Apologeticus In sacretheologie defensionem* des Leipziger Theologen
Konrad Wimpina (erschienen ca. 1500), anders als ihre verblendeten Lobredner setze
Thomas von Aquin die Poesie nicht an die Spitze der Theologie — ,,in caput theologiae“ —,
sondern an den Schwanz der Logik — ,,in caudam logicae“. Gustav Bauch, Geschichte des
Leipziger Frihhumanismus, Leipzig 1899 (Reprint Wiesbaden 1968), S. 106f. Sein huma-
nistischer Widersacher Martin Mellerstadt greift die Formel auf, um sie, drastisch Uber-
zeichnet (,cauda“ zu ,culus®), gegen ihren Urheber zu verwenden: ,,Es ist also annehmbar
und durchaus wahrscheinlich, da die Poetik wegen der gemeinsamen Ursache mit den
anderen Disciplinen ihrer Art von allen Wissenschaften, die ohne Leitung, Schutz und Un-
terstlitzung der Vernunft [aus] dem wahren und eigentiimlichen wissenschaftlichen Sein und
der wissenschaftlichen Form herausfallen und in sich zusammenstirzen, fir einen Anfang
gehalten und ohne Unrecht und Verwirrung als Quelle und Ursprung der heiligen Weisheit
bestimmt und bezeichnet wird*. a.a.0., S. 117,

4 Humanistische Belege etwa bei: August Buck, Klaus Heitmann, Walter Mettmann
(Hrsgg.), Dichtungslehren der Romania aus der Zeit der Renaissance und des Barock,
Frankfurt/M. 1972. Vgl. Celtis’ Ingolstadter Antrittsrede von 1492, vor allem aber seine
Vorrede zu den vier Bilchern ,,Amores* von 1502. Die weitgehend mit scholastischen Mit-
teln gefuhrte Auseinandersetzung zwischen Wimpina und Mellerstadt, ausfiihrlich doku-
mentiert bei Bauch, kennzeichnet die akademische Situation im zeitgendssischen Deutsch-
land. Celtis lehrte in Leipzig in den Jahren 1486-87. Uber die Celtisvita informieren
E. Klipfel, De vita et scriptis Conradi Celtis Protucii, Freiburg i. Br. 1827; J. Aschbach, Die
friiheren Wanderjahre des Conrad Celtes und die Anféange der von ihm errichteten gelehrten
Sodalitaten, Wien 1869; Friedrich Bezold, Konrad Celtis, der deutsche Erzhumanist, in:
Historische Zeitschrift, 1889, wieder abgedruckt in: ders., Aus Mittelalter und Renaissance,
Berlin 1918; Richard Newald, Probleme und Gestalten des deutschen Humanismus, Berlin



Kosmologische Geburt: Celtis 35

Poesie als einer Weise des Wissens und die Unmdglichkeit, dieses Wissen aus
dem Gegensatz zu dem der Wissenschaften heraus zu entwerfen, sind zwei
Seiten ein und derselben Medaille. Die Auseinandersetzung wére gegenstands-
los, wenn man nicht um das eine Wissen konkurrierte. Der Verzicht auf die
Maoglichkeit, ein Nebeneinander der Wissenstypen zu denken, begriindet die
neue Lesart der Poesie, zugleich stellt er sie unter ein Tabu. Es wird fallen, es
darf fallen, sobald der Einspruch gegen sie bedeutungslos wird.

Die neue Lesart muf} in Funktion begriffen werden, wenn es darum geht, ihre
wechselnden Auslegungen als Phasen in einem ProzeR der Verstandigung zu
entwickeln — einer Verstandigung, die mehr und mehr Ziige einer Selbstverstéan-
digung der Dichtung uber ihre Mdglichkeiten der Weltaneignung inmitten der
rationalen Kultur gewinnt. Fir sich genommen bleibt die Vorstellung, daR die
Poesie eine Form des Wissens sei, ganz und gar unspezifisch. Es ist nicht zu
ubersehen, dal? die &ltere theologische Lesart, der zufolge die Dichtung Wahr-
heit, wenngleich als verborgene, enthélt, in der neuen Lesart présent bleibt. In-
dessen wechselt die Wahrheit ihr Gesicht. Statt wie seine VVorgénger dem poeti-
schen Spiel durch Exegese einen Sinn zu unterlegen, in dem sich die gangige
Lehre spiegelt, entdeckt der Humanismus die Poesie selbst als Quelle eines un-
vorgreifbaren Wissens. Erst diese Entdeckung 1aRt die Poesie in Konkurrenz zu
den Wissenschaften treten, in eine doppelte, teils offene, teils verdeckte
Konkurrenz, in der sie nach auf3en, gegen die scholastische Wissenschaft, das
Spektrum der humanistischen Interessen vertritt, innerhalb dieses Spektrums

1930; Dieter Wuttke, Conradus Celtis Protucius (1459-1508). Ein Lebensbild aus dem
Zeitalter der deutschen Renaissance, in: Philologie als Kulturwissenschaft, Studien zur Lite-
ratur und Geschichte des Mittelalters, Gottingen 1987, S. 270-285, ferner die verschiedenen
Einzelstudien von Gustav Bauch zur Geschichte des Humanismus in Leipzig, Ingolstadt,
Krakau und Wien, den Hauptstationen der Celtisbiographie. — Knapp hundert Jahre spéter
hat sich der Akzent der Verteidigung aufs psychologische Feld verlagert: ,,Even among the
most barbarous and simple Indians, where no writing is, they yet have their Poets [...]. A
sufficient probability, that if ever learning come among them, it must be by having their hard
dull wites softened and sharpened with the sweete delights of Poetrie, for untill they finde a
pleasure in the exercise of the minde, great promises of much knowledge, wil little persuade
them that know not the frutes of knowledge.” Sir Philipp Sidney, The Defence of Poesie
(London 1595), Heidelberg 1950, S. 8. In solchen Formulierungen klingt die alte Einschét-
zung der Poesie innerhalb der artes liberales an. Die humanistische Wissenschaftssyste-
matik, nunmehr vollig durchgebildet, entbietet dem Wissensanspruch der Poesie wenig mehr
als blol? verbale Reverenz.



36 Kosmologische Geburt: Celtis

jedoch die Entfaltung dieser Interessen als einen VVorgang schrittweiser Modifi-
kation und Domestikation des eigenen Wissensanspruchs erfahrt. Schon der
Begriff ,Poesie* legt von dieser Zweideutigkeit Zeugnis ab. Gegen den schola-
stischen Wissenschaftsbetrieb gewendet, umreilt er fast unterschiedslos die
Quellen humanistischer Gelehrsamkeit — die artistischen Disziplinen entsprin-
gen aus der Poesie und legitimieren ihr Wissen aus diesem Ursprung. Innerhalb
des humanistischen Facherkanons hingegen gilt die Poetik bald als eine theore-
tische Disziplin unter anderen und die Poesie als ihr angewandter Teil. Konse-
quent durchdacht, fihrt die Zerlegung der Poesie in einen theoretischen und
einen herstellenden Teil zur Ausgrenzung des dichterischen Talents aus der
Wissenschaft. Nicht ohne Grund bleiben die Begriffe lange Zeit schwankend.s
Die zwei gangigen Bezeichnungen fir den Dichter, ,vates‘ und ,poeta‘,
illuminieren in mancher Hinsicht diese Unschérfe. Mehr als das, ihr Binnenver-
héltnis weist Nuancen auf, tUber welche die Poetiken nicht zu reden bereit sind.
Anders als die schulmaRige Unterscheidung von ,poeta doctus‘ und ,poeta fu-
rens‘ markieren sie einen wirklichen Gegensatz. ,Poeta furens® ist der vom
Feuer seiner Einbildungskraft fortgerissene Dichter, der deshalb nicht weniger
ein gelehrter Dichter bleibt, ,vates* hingegen der Dichter als Verkinder, als
Wahrsager in derjenigen Bedeutung des Wortes, die keinen Zweifel an der
Wahrheit seines Wortes erlaubt, da aus ihm der Gott spricht: ,,poetae diuini
vates appellati.“s Diese Deutung der antiken Quellen verdient Beachtung. In ihr
wird nicht nur die dort anzutreffende zweifache Etymologie des Wortes unter-
schlagen, es bleibt auch die Aura des Trlgerischen aufler acht, die den Aus-
druck umgibt. Denn in der altromischen Religionsaustibung bezeichnet er, im
Gegensatz zum ,haruspex‘, den Typus des illegitimen Wahrsagers, und seine
Nobilitierung durch Varro und endlich Vergil kann den haftenden Doppelsinn

5 So noch bei Scaliger: ,,Sola poesis haec omnia“ — Philosophie und Geschichts-
schreibung — ,,complexa est, tanto quam artes illae excellentius, quod caeterae (vt diceba-
mus) res ipsas, vti sunt, representant [...]. Nam quae omnium opifex condidit, eorum reli-
quae scientiae tamquam actores sunt: Poetica vero quorum & speciosius quae sunt, & quae
non sunt, eorum speciem ponit*. Poetices Libri Septem, 3, d.1., zit. nach d. Facs.-Ndr. der
Ausgabe Lyon 1561, eingel. von August Buck, Stuttgart 21987.

6 Matthaeus Lupinus Calidomius in seiner Verteidigung der Poesie, Leipzig 1497,
zitiert nach Bauch, a.a.0., S. 59. Boccaccio deutet die Formel in der Nachfolge Ciceros: Der
Dichter, der sich in der Kenntnis seines Metiers und der Weltdinge von niemandem Ubertref-
fen 1aRt, sagt Dinge, die ihn gleichsam (,quasi‘) vom gottlichen Geist inspiriert erscheinen
lassen.



Kosmologische Geburt: Celtis 37

nicht zum Verschwinden bringen.” Eher macht er die Fallhdhe einer Dichtung
sichtbar, in der das Wort bereits die Sache représentiert. Von Anbeginn an
(sofern man die rémische Variante des alteren Motivs als einen Anfang betrach-
ten mdchte) besitzt der gottbegabte Sénger im Scharlatan den Doppelgénger,
der ihm entspricht. Ob er das Epitheton ,gottlich zu Recht tragt, das ist stets
eine offene Frage, eine Frage, die, da sie nur rhetorisch beantwortet werden
kann, einen Schatten auf die Quellen der dichterischen Inspiration insgesamt
wirft. Kein Wunder, dal? die aktuelle Verteidigung der Poesie den Doppelsinn
unterschlagt, da er alles andere als zweckdienlich ist. Angesichts des Mil3trau-
ens, das der Poesie ohnehin entgegenschlagt, verbietet sich seine Erdrterung
fast von selbst.

Der von allen einschrdnkenden Ingredienzien gereinigte Begriff schmeichelt
nicht allein dem Selbstverstdndnis der dichtenden Humanisten, die, wie Celtis
und sein Kreis, untereinander ohne Scheu die Anrede ,vates* kultivieren, son-
dern der Sache. Zumindest entzieht er ihr eine entscheidende Bestimmung:
Dichter sein hei3t Verse machen.s Die Bestimmung des vates als ,divinus® zieht
unmittelbar die Frage nach sich, ob das Versemachen der Dichtung &uRerlich
oder nicht doch der Kern der Sache sei. Das bedeutet, an die Stelle des per

7 Hellfried Dahlmann, Vates, in: Philologus 97 (1948), S. 337-353. Es ist Varro, der,
ausgehend von Ennius (,,versibus quo[s] olim Fauni [et] vatesque canebant” (Ann.214 V)),
die beiden Etymologien von ,vates‘, ,,a vi mentis“ bzw. ,,a versibus viendis* (erstere im
Ruckgang auf griech. ,mantis‘, ,Wahrsager*) zusammenfiihrt und so den Wortgebrauch bei
Vergil und Horaz vorbereitet: Dahlmann, S. 338. ,,vates a vi mentis appellatos Varro auctor
est, vel a viendis carminibus id est flectendis, hoc est modulandis, et proinde poetae Latine
vates olim et scripta eorum vaticinia dicebantur, quod vi quadam et quasi vesania in scri-
bendo commoverentur, vel quod modis verba conecterentur, viere enim antiqui pro vincire
ponebant* Isidor, or. 8,7,3, zit. ebd. Uber das MiRverstandnis, dem Varro aufsitzt, und die
Bedeutung der vates im republikanischen Rom s. Dahlmann, S. 344.

8 Nicht der vates wird als Dichter verstanden, sondern der Dichter als vates, als ein
von géttlicher Inspiration Ergriffener. Dagegen gilt das Versemachen als eine Frage minde-
ren Gewichts. Vgl. die Auseinandersetzung zwischen Wimpina und Mellerstadt um den
Anteil der Inspiration an den Psalmen Davids und die Feststellung Mellerstadts: ,,Daher ha-
ben die alten Dichter, durch den furor divinus [...] angeregt und entflammt, ihrer Dichtung,
damit sie ins Auge falle und erg6tze, metrische Gliederung und Rhythmen [...] wie eine
kronende Zugabe hinzugeftigt. Daher ist es erlaubt zu glauben, wie der ehrwirdige Vater
Hieronymus Savonarola vom Predigerorden in seinem Werke Uber die Dichter schreibt, daf3
Metrum und Rhythmus der Poesie nicht wesentlich seien, sondern sich so zu ihr verhalten,
wie die Schonheit zur Jugend.” Bauch, a.a.O., S. 121.



38 Kosmologische Geburt: Celtis

definitionem ausgeschlossenen Zweifels an der RechtmaRigkeit der dichteri-
schen Inspiration riickt die Mdglichkeit des Zweifels an der Substanzialitat von
Dichtung tUberhaupt, ein Wink, den die Dichtungskritik wirkungsvoll aufnimmt.
Es ist allerdings schwer einzusehen, worin der Zweck des Versemachens be-
stehen soll, wenn es die Apologeten selbst als bloRe Zutat bewerten. DaR Poesie
Verskunst ist, lehrt der Blick auf die poetischen Werke. Weit weniger liegen die
Quellen der dichterischen Inspiration zutage. Wer sie a priori fir triibe hélt,
macht die Poesie zum mufigen Spiel und weil’ sich in seinem Recht, so zu
schliel3en, mit den Humanisten vollkommen einig.

Die Ubertriebene Lektire der Dichter schadige geradezu das theo-
retische Verstandnis der gottlichen Erhabenheit [...]. Denn wer
sich unausgesetzt mit dem Skandieren von Versen, Wortableitun-
gen und Geschichten beschéftigt, wird, ungewohnt der koncinnen
Ausdrucksweise, gegen Aristoteles Ekel empfinden und deshalb
immer schwankenden Fulles die ordentlichen Wege der Wissen-
schaft gehen [...]. Aber selbst wenn die Propheten Dichter gewe-
sen seien, so sei doch nicht die Poesie die Ursache fiir die Prophe-
tie, sondern umgekehrt.®

Die Form ist das GefaR (ein keineswegs einfaches Bild); ob der Inhalt gottlich
oder belanglos ist, macht den Unterschied.

Das gilt, solange sich die Auseinandersetzung ausschlief3lich um das der
Poesie eigentimliche Wissen und nicht um ihre Wirksamkeit dreht, die auRer
Frage steht und allenfalls gepriesen oder verdammt werden kann. Hier wird, in
den Augen der Gegner, aus dem muRigen Spiel die Verflihrung zum MiRig-
gang, der bekanntlich aller Laster Anfang ist. Einig ist man sich darin, daR die
Verflihrung durch die Poesie (zur Sittlichkeit, wie ihre Verteidiger sagen) von
der Form ausgeht, von dem, was an der Poesie, in gewissen Grenzen zumindest,
lehr- und lernbar erscheint. Dies aussprechen heif3t, die Poesie in Begriffen der
Rhetorik zu deuten, sie, recht verstanden, als einen Sonderfall der Rhetorik zu

9 So Wimpina. Bauch, a.a.0., S. 107f. Mellerstadt halt dagegen, dal} Versemachen
nicht das Wesen der Poesie betrifft: ,,der Poet kann sein Beispiel auch ohne Vers anwenden
[...]. Wer daher die metrischen FiRe leicht zu verwenden gelernt hat und von der Poetik
nichts anderes versteht, der kann nur mit dem Recht ein Dichter genannt werden wie ein al-
tes Weib schon und jung. Und seine Poesie ist eitel, kindisch und l&cherlich.” Bauch, a.a.O.,
S. 121.



Kosmologische Geburt: Celtis 39

behandeln. Der Begriff des ,poeta‘, wie die Humanisten ihn sich zurechtlegen,
kommt dieser Auslegung entgegen, ja, er setzt sie in gewisser Weise voraus.
Fir die Kunst des poeta ist die Poetik nicht nur eine Sammlung von Kunst-
regeln zum praktischen Gebrauch. Er macht sie gewissermafen zum Wesen der
Sache. Von ihr I&R3t er sich die Ziele vorgeben, die er verfolgt, von ihr die Mit-
tel, sie zu erreichen. Vom Standpunkt des Wissens aus sind die Werke der Poe-
sie blol3e exempla. Das Wissen um die Poesie vernichtet das Wissen der Poesie,
nicht ohne es als das in den artes gesammelte (und zu sammelnde) neu erstehen
zu lassen. Der Dichter, der in seinem Fach etwas leistet, ist in vielen Fachern
zuhause. Die Dichtkunst des poeta schlagt den Zirkel zwischen den einzelnen
Wissenschaftsdisziplinen, zu denen die eigene Kunstlehre als eine unter ande-
ren gehort. Das ist eine Vorstellung, die weniger und gleichzeitig mehr
verspricht als die des vates. 0

Der Ausdruck ,poeta‘, abgeleitet von ,poio, quod est effingo, formo,
facio“,t riickt den Aspekt des Herstellens ins Zentrum der Aufmerksamkeit.
Neben das Bild des wahrsagenden Dichters tritt das des Dichters, der seine
Gegenstéande erschafft. Die Wechselbezeichnung ,,fictores vel factores*:2 zeigt,
was es damit auf sich hat. Dichtung, ,poesis®, ist vor allem eines, Erdichtung
oder Fiktion. Fiktion aber ist Tduschung, ohne solche nicht denkbar. Der Ver-
dacht, der den vates begleitet und umso strikter ausgegrenzt wird, dal3 seine
,Manie‘ nur ein Vorwand sei, das Publikum zu betriigen, dieser Verdacht ver-
wandelt sich mit Blick auf die Tatigkeit des poeta in eine Gewil3heit, von der
die poetische Reflexion ohne weiteres ihren Ausgang nimmt. Selbstverstandlich
ltigen die Dichter (der platonische Topos spukt all diesen Uberlegungen), aber
sie ligen um der Wahrheit willen. Sie ligen, um zu verfihren. Der gute Zweck
rechtfertigt die Mittel, deren zweckfreies Spiel nicht zu rechtfertigen ware.

Das der Theorie aufgegebene Problem bestenht darin, die Gewillheit zu
suspendieren, dal? es sich bei den Erfindungen der Dichter um bloR3e Erdichtun-
gen handelt, da ein solches Wissen den Effekt, auf den alles ankommt,

10 Etipse Cicero non negavit poetriam esse artem, sed quicunque verba sua pressius
intuetur clare percipere potest ipsum poetas ab artis habitu minime separasse. [...] Nam si
recte voluerimus intueri, ex omnibus scientiis et liberalibus artibus facultas ista collecta est".
Salutati, a.a.0., S. 19.

11 Lupinus, zit. nach Bauch, a.a.O., S. 59. Boccaccio lehnt diese Etymologie ab und
verweist auf griech. ,poetes‘: ,,vetustissimum Grecorum vocabulum Latine sonans exquisita
locutio®. Genealogie deorum gentilium, X1V,7, a.a.0., S. 700.

12 Lupinus, a.a.0., S. 59.



40 Kosmologische Geburt: Celtis

augenblicklich zunichte machen wiurde. Boccaccios Bild des Dichters als ,sy-
mias naturae‘ weist hier den Weg. Als unwahr in der handfesten Bedeutung des
Wortes konnen die ,fictiones* der Dichter nur gelten, solange das Publikum sich
aufgefordert sieht, sie fiir bare Minze zu halten, das heit — und darin liegt die
Wendung, die Boccaccio der Sache gibt —, solange es mit Recht vermuten darf,
dal® der Dichter den Gelehrten afft. Sobald es jedoch begreift, daR dies keines-
wegs der Fall ist, der Dichter nicht etwa den Wissenden nachahmt, sondern die
Natur selbst, insofern er in seinen Erdichtungen wie sie verfédhrt und daher
seinen Produkten mit Notwendigkeit der tduschende Schein des Wirklichen
anhaftet, in demselben Augenblick begreift es auch die Wahrheit der Fiktion,
die nicht darin besteht, dal3 das Erdichtete wirklich, sondern daR es dem Wirkli-
chen analog ist.:2 Das ist der Grundgedanke der ,imitatio naturae‘ oder
Mimesis, wie er die Poetik in den kommenden Jahrhunderten beschaftigen wird
und wie er sie, strenggenommen, erst moglich macht. Auf seine Weise 16st er
das Ratsel, das die dichterische Entrlicktheit oder ,absentia mentis‘ als Phano-
men dem Betrachtenden aufgibt. Er macht die Verfahrensweise des poetischen
Geistes transparent. Wenn es wahr ist, dal8 dieser in seinen Werken das Verfah-
ren der Natur imitiert, dann laRt sich konsequenterweise an den Werken der
Natur ablesen, wie er verfahrt. Dieses ,wie* ist entscheidend, da es die wahre
Poesie abgrenzt gegen das weite Feld substanzloser Phantasterei.

Allerdings antwortet der Mimesisgedanke auf die Frage nach dem Wissen
der Poesie so, dal? sie einen anderen Inhalt bekommt. Denn dort, wo sie der Art
von Einflull nachspurt, die in der dichterischen Absenz auf Zeit wirksam wird,

13 Seine topische Form erhélt dieser Gedanke im Lauf des 16. Jahrhunderts in den an
die Poetik des Aristoteles anschlieRenden Erdrterungen der Differenz zwischen Poesie und
Historie. Nach Aristoteles stellt die Poesie das Allgemeine, die Geschichte das Besondere
dar (Poetik Kap.9). Die Renaissancepoetik macht daraus den Unterschied zwischen einer
Darstellung, wie es gewesen ist, und einer Darstellung nach der Idee (,idea‘): ,,vt si sit effin-
gendus prudens in rebus agendis VIisses, non qualis ipse sit esse considerandum; sed, relicta
circunstantia, transeundum ad vniversale, & effingendum esse, qualis prudens, callidusque
ab omni parte absolutus describi solet a philosophis.* Francesco Robortello, In librum Ari-
stotelis de arte poetica explicationes [...], Florentiae 1548, Ndr. besorgt von B. Fabian,
Minchen 1968, S. 92. Die Rezeption der aristotelischen Poetik in diesem Zusammenhang
untersucht etwa E.N. Tigerstedt, Observations on the Reception of the Aristotelian
»Poetics” in the Latin West, in: Studies in the Renaissance XV, 1968, S. 7-24. Vgl. August
Bucks Einleitung in die italienische Poetik in: A. Buck, K. Heitmann, W. Mettmann, a.a.O.,
S. 29ff.



Kosmologische Geburt: Celtis 41

gilt sie den Grinden, aus denen sich die dichterische Rede speist, mithin der
,auctoritas® dessen, der spricht. Die Rede vom Dichter als ,vates‘ zielt, genau
besehen, nur darauf, den Wissensanspruch der Dichtung zu bekraftigen, indem
sie den Gott, der in letzter Instanz Wahrheit garantiert, unmittelbar als Quelle
der dichterischen Inspiration benennt.:+ Hingegen verschiebt die Deutung des
dichterischen Verfahrens als Mimesis die Frage in den Bereich der Urteilsfin-
dung dber, soll heiBen der Kritik von Poesie. Nicht die Gewiltheit gottlicher
Inspiration, sondern die Einsicht kundiger Kommentatoren entscheidet im Ein-
zelfall dartber, ob es sich um wahre Dichtung handelt. Der Dichter, der nicht
als Mundstiick des Gottes, sondern als Schopfer begriffen wird, ist selbst ein
Gott.1s Doch er ist ein zu ernennender Gott, eine Gottheit in spe angesichts der
(bei allem stets vorausgesetzten Kenntnisreichtum im einzelnen) nicht von ihm
zu entscheidenden Frage, inwieweit seine Schopfungen dem Vergleich mit der
Natur standhalten kdnnen.zs

Zwischen furor divinus und imitatio naturae spielen die Moglichkeiten des
Renaissancehumanismus, Dichtung als Wissen zu begreifen, als eine Art Wis-
sen und als ein Vorwissen, in dem das Wissen der einzelnen Wissenszweige
prinzipiell mitgedacht ist. Die Verschlingung beider Vorstellungsreihen hat
einen guten Grund. Dal} sie einander wechselweise entkraften, kann nicht ver-
decken, dal3 eine die andere zwangslaufig mit hervorruft. Tatsdchlich kommt
auch die Mimesislehre nicht umhin, sich auf die Autoritat der Dichter zu stt-
zen. In der Praxis entstammen die Kriterien, nach denen wahre und falsche
Poesie auseinandertreten, nicht der Natur, sondern der Kenntnis der Vorbilder.
Die ,imitatio naturae‘ schlie3t sich an die ,imitatio veterum‘ an und nicht etwa

14 Die Unmittelbarkeit dichterischer Inspiration schlieft Vermittlung nicht aus, sie
fordert sie ein. Der Dichter, der von Dingen spricht, die auBerhalb seiner ,naturlichen
Kenntnisse liegen, ist eine theoretische Fiktion, bestimmt, die Poesie als ,modus sciendi*, als
eine eigene Weise des Wissens auszuzeichnen.

15 videtur sane res ipsas, non vt aliae, quasi Histrio, narrare, sed velut alter deus con-
dere®. Scaliger, 3,d.1.

16 Die doppelte Aufgabe der Kritik besteht nach Scaliger darin, dal3 der Dichter lernt,
sich einerseits an den richtigen VVorbildern zu schulen, andererseits an den Arbeiten von sich
und seinesgleichen das Gelungene vom MiRgliickten zu unterscheiden und so die Spreu vom
Weizen zu sondern: ,,ludicium igitur duplex adhibendum est: Primum, quo optima quaeque
seligamus ad imitandum: alterum quo ea, quae a nobis confecta fuerint, quasi peregrina per-
pendamus, atque etiam exagitemus.” 214,c.1. Entscheidend ist die zweite Funktion. Erst
dem gleichsam fremden Blick enthiillt sich die poetische Qualitét.



42 Kosmologische Geburt: Celtis

umgekehrt. Die schwankende Naturerkenntnis der Renaissance kommt Uber-
haupt nur in Gang, weil ihr, wie man zu wissen glaubt, die Dichterweisheit auf
allen Wegen vorgearbeitet hat. Die Erkennbarkeit der Natur ist von der Kennt-
lichkeit nicht zu l06sen, die sie in den mimetischen Darstellungen von alters her
besitzt. G&be es einen unmittelbaren Zugriff des Erkennens auf das, was ist, und
damit auf die Gegenstande der poetischen Darstellung, dann ware entweder die
,vates‘-Vorstellung ein Unding, oder der Humanismus verfiigte Uber einen
zweiten, selbst in letzter Instanz der Inspiration nicht verpflichteten Erkennt-
nisgrund. Beides fuhrt natlrlich in die Irre. Denn gerade den Anspruch auf
Unmittelbarkeit des Wissens (wenn schon nicht des Erkennens, da der Sénger
selbst blind ist) soll die Inspirationslehre sichern, einen Anspruch, der durch
das Namhaftmachen weiterer Urspriinge wohl vervielfacht, aber mitnichten im
Kern verandert werden kann. Die literarischen Quellen des Humanismus hin-
gegen wirden mit dem Fortfall der Inspirationslehre verstummen — jedenfalls,
solange ihre Rickeroberung alle Ziige einer zweiten Offenbarung tragt. Was fur
die alten Dichter recht ist, das ist den gegenwartigen billig. Andernfalls hatten
beide kaum mehr als den Namen miteinander gemeinsam: eine leere Provoka-
tion, zumindest flr die Akteure, die gleichwohl ein ausgepragtes Bewuftsein
daftr besitzen, daR sie ein neues Spiel beginnen. In dieser Konstellation liegt,
gut verborgen, der Ausgangspunkt fir die kinftige Ineinssetzung von Lyrik
und Poesie und ihr Anderssein gegentliber den anderen Gattungen, das sich ent-
faltet, sobald sie, als hohe Lyrik, den Aspekt des Nichtmimetischen hervorzu-
kehren sich anschickt.

2. Die Macht des Gesangs

Auf den ersten Blick ist das Wissen, das den Dichter im Zustand der Ent-
rickung ergreift, indifferent gegen die Form, in der es zur Mitteilung gelangt —
indifferent insofern, als die Wirkabsicht, wie sie die ,ars poetica® der Form
unterlegt, der Kenntnis der Dinge nichts hinzufigt, ihr im Gegenteil (wenn man
das horazische Motiv von der Poesie als einer verzuckerten Pille heranzieht)
den herben Geschmack der Wahrheit nehmen soll oder wirklich nimmt. Indiffe-
rent auch, insofern Poesie, die ihr Existenzrecht darin findet, dal} sie Uber ein
Wissen verfugt, das sich ebensogut in schlichter Prosa mitteilen l4Rt, voraus-
gesetzt, es ist einmal in der Welt, der Prosa mit Beziehung auf das Wissen
nichts weiter voraus hat als den didaktischen Nutzen, den die Form gewahrt.



Kosmologische Geburt: Celtis 43

Vorausgesetzt, es ist einmal in der Welt: Dieser Gedanke, und er allein, be-
zeichnet die Grenze der Gleichgultigkeit der Form gegen die Wahrheit der
Darstellung. Denn wenn der poetische furor, wohlverstanden als Empféngnis
des Geistes, den Dichter in Verse ausbrechen 1alt, dann erscheint etwas so
Sinnfernes wie der Vers zwangslaufig als Indiz einer unwiderlegbaren Sinnent-
faltung, ungeachtet der Sinnlosigkeit so vieler Verse: als eine zwar nicht hin-
reichende, aber notwendige Bedingung, unter der das wahre Bild der Natur zur
Sprache kommt.27 In diesem Punkt hat der Dichter keine Wahl. Er ist nur dann
Dichter, wenn er die Sprache der Poesie beherrscht, aber sie ihn auch, wenn er
ihre Moglichkeiten realisiert, weil er tber keine anderen verfiigt, wenn, um es
objektiv auszudriicken, die Poesie seine Gegenstande erschopft, jedenfalls,
soweit sie die seinigen sind.

Damit ist der Vers nicht etwa als ,\Wahrheitskriterium* anzusehen. Doch dies
nicht deshalb, weil noch etwas ,dazukommen® muB, wie die gangige Lesart
lautet, sondern weil die Ambivalenz von Sinnaffinitdt und Sinnindifferenz auf
keine Weise aus ihm fortzudenken ist. Um das zu begreifen, ist es ratsam, zwei
Arten der Poesie auseinanderzuhalten, die in den humanistischen Entwirfen
wohl vor allem deshalb miteinander verquickt erscheinen, weil erst ihr Ver-
quicktsein die zeitgenossische Produktion begriindet: eine archaische, deren
Verdienst darin besteht, daR sie das Wissen wirklich zur Welt bringt, und eine
gelehrte, fir die es prinzipiell immer schon in der Welt ist. Nur im ersten Fall
ist das Hingelenktsein des Dichters zum Vers das undurchdringliche Faktum,
das kein Hinweis auf den dichterischen Fiktionenvorrat zu erhellen vermag, im
zweiten Fall ist es von der Praxis der imitatio (nicht der Natur, sondern der
Vorbilder) nicht zu trennen, Bestatigung und Fiktion in einem. Die gelehrte
Dichtung gerét dadurch in ein Dilemma. Einerseits ist sie nur auf den Spuren
der archaischen denkbar, da sonst nicht nur ihre Form, sondern auch ihre
Inhalte der Indifferenz gegen das nicht fingierte Wissen anheimfielen. Anderer-
seits setzt sie sich durch die bloRRe Tatsache, daR sie jene nachahmt, in einen
Gegensatz zur — rein gedachten — archaischen Dichtung, der sie um den erhoff-
ten Ertrag der Nachfolge zu bringen droht. Kein Musenanruf in einem gelehrten

17 Die rhetorische Poetik geréat in diesem Punkt an ihre Grenze. Einerseits halt sie die
archaischen Dichter fir die altesten ,Weisen‘ des Menschengeschlechts, andererseits kann
sie die Form, in der die Weisheit in die Welt kommt, nur als eine Zutat beschreiben. Ficino
I6st den Widerspruch, indem er (in der ,,Epistola de divino furore®) die Form selbst zur Bot-
schaft erkléart.



44 Kosmologische Geburt: Celtis

Gedicht ohne ein fiktives Moment. Das ist keine Frage des Glaubens, sondern
liegt im Wesen der Kunstfertigkeit, die vom Dichter verlangt wird und die es
ihm erlaubt, Gber die go6ttliche Mitgift der Poesie frei zu verfligen.:s

Die Einheit der Poesie, so der naheliegende SchluB, ist nur durch einen
Kunstgriff zu retten — einen Kunstgriff, den sich die Humanisten umso eher
erlauben, als er der rhetorischen Dichttradition entstammt und den Wissens-
aspekt der Poesie mit dem Wirkaspekt verbindet. Er besteht darin, die Fiktion
in die Urspriinge der Poesie selbst zurlickzuverlegen. Zwar nicht subjektiv, als
habe es nie eine andere Dichtung gegeben als die gelehrig-spielerische, aber
objektiv: Von der rein empfangenen Poesie der Anfange geben Fabeln Kennt-
nis, die einer spateren Poesie angehdren und darum als Gleichnisse gelesen
werden kénnen. Abgesehen davon, dal} sie die Erinnerung an die mythischen
Sénger, allen voran Orpheus, wachhalten — an deren historischer Existenz noch
nicht gezweifelt wird — , gibt die Poesie in ihnen Auskunft Gber ihre Moglich-
keiten. Die allegorische Deutung Uberlagert die historische Nachricht, ohne sie
ganz zum Verschwinden zu bringen. Die Erfahrung, von der die alten Ge-
schichten handeln, ist die Erfahrung aller Poesie.

Ablesen &Rt sich das an den beiden Fabeln, die Celtis in der ,,Ars versifi-
candi“ und wenige Jahre spater dann in der Ingolstadter Antrittsrede als

18 Aber indem die Freiheit nur bis zum Denken fortgeht, ist die mit diesem inwoh-
nenden Gehalte erfiillte Téatigkeit, die Begeisterung des Kiinstlers, wie eine ihm fremde
Gewalt als ein unfreies Pathos; das Produzieren hat an ihm selbst die Form natirlicher
Unmittelbarkeit, kommt dem Genie als diesem besonderen Subjekte zu — und ist zugleich ein
mit technischem Verstande und mechanischen AuRerlichkeiten beschéftigtes Arbeiten. Das
Kunstwerk ist daher ebenso ein Werk der freien Willkir und der Kiinstler der Meister des
Gottes.” G.W.F. Hegel, Enzyklopadie der philosophischen Wissenschaften im Grundrisse
(1830), § 560. In: Werke in 20 Banden, Bd.10, Frankfurt/M. 1970, S. 369. Das ist, in der
Sprache des philosophischen Idealismus, das Problem der Renaissancekunst und ihrer
Glaubwaurdigkeit. VVgl. Edgar Wind, Heidnische Mysterien in der Renaissance, Frankfurt/M.
1981.

19 Conradus Celtis Protucius, Ars versificandi et carminum, Leipzig 1486/87 und
21494. Zitiert wird nach der ersten Auflage (Exemplar des Germanistischen Seminars der
Universitat Bonn, 71.B181). Zur Text- und Druckgeschichte siehe Franz Josef Worstbrock,
Die ,,Ars versificandi et carminum* des Konrad Celtis. Ein Lehrbuch eines deutschen Hu-
manisten, in: Studien zum stadtischen Bildungswesen des spaten Mittelalters und der friihen
Neuzeit. Bericht tber Kolloguien der Kommission zur Erforschung der Kultur des Spatmit-
telalters 1978 bis 1981, hrsgg. v. Bernd Moeller, Hans Patze und Karl Stackmann, Géttingen



Kosmologische Geburt: Celtis 45

Allegorien vorstellt, an denen er die Aufgabe der Poesie erldutert. Das ge-
schieht, ohne daR es ausdriicklich gesagt werden mufite, im Rickgriff auf Hora-
zens Pisonenbrief. Die Uberlieferung sagt, daR Orpheus’ Gesang machtvoll
genug war, wilde Tiere zu bandigen. Amphion fligte mit seinem Gesang die
Mauern von Theben zusammen. Gemeint sei, so Celtis, beide Male dasselbe:
die ,vis eloquentiae‘ als die Fahigkeit, ,,immanes intractabilesque animos ad
mansuetudinem, animum rectum, patriam animare*.2.

Nec inhonesta poematis illa allegoria est: qua Orpheus ille beluas
Amphion saxa: ille quidem demulsisse: alter commovisse et
guocumgque velle duxisse effictum est: vt que vis eloguencie esset
poete ostenderet [...]22

Auch Horaz hatte den Mythos schon allegorisch verstanden und die vates fir
die Anfange zivilisierter Gesittung und Lebensweise Sorge tragen lassen.z
Hinter seiner Lesart bleibt die des Humanisten erkennbar zuriick. Nicht ohne
Grund.

Das Lob der eloquentia weily um die Herkunft des Verfahrens, dessen sich
Horaz bedient. Sie entkraftet die bei Horaz aufblitzende Distanz zwischen dem
urbanen Dichter und seinen mythischen Vorgéngern dadurch, daR sie die
Qualitat benennt, die beide miteinander verbindet. Celtis’ Lesart setzt die des
Horaz voraus und unterbietet sie. Horaz bekraftigt den historischen Kern der
durch ihn Gberlieferten Fabel. Gerade dadurch macht er den Weg fur das hu-
manistische Verstandnis aller Poesie als Eloquenz frei. Die behauptete Kenntnis
der Anfange der Poesie setzt bei ihm ebensowenig wie bei den Humanisten ein
Wissen um eine urspringlichere Dichtart frei. Es projiziert die Verfligbarkeit
der poetischen Mittel in die Anfange hinein. Die archaische Dichtung kommt

1983 (Abhandlungen der Akademie der Wissenschaften in Gottingen, philolog.-hist. Klasse,
3. Folge, Nr.137).

20 Qratio in Gymnasio in Ingelstadio publice recitata, cum carminibus ad Orationem
pertinentibus, edidit lohannes Rupprich, Lipsiae 1932. Leicht verénderter Nachdruck in:
J. Rupprich, Humanismus und Renaissance in den deutschen Stadten und an den Universita-
ten, Leipzig 1935, sowie in: Leonard Forster, Selections from Conrad Celtis 1459-1508.
Edited with Translation and Commentary, Cambridge 1948.

21 Qratio 100, sinngleich Ars, fol. 16V.

22 ebd.

23 De arte poet. 391-401.



46 Kosmologische Geburt: Celtis

aus dem Zirkel der Fiktionen nicht heraus, in dem die Tradition sie gefangen
hélt. Ubrigens sogar dann nicht, wenn sie selbst zu Wort kommt. Das zeigt das
Beispiel der félschlich dem Orpheus zugeschriebenen ,orphischen® Texte. Nicht
anders als die Orpheusfabeln werden auch sie als Allegorien gelesen, auf dal3
sie das in ihnen eingeschlossene Wissen preisgeben.2 Der Zauber, der von die-
ser Poesie urspriunglich ausgeht — wie ihn der Mythos mystifizierend belegt — ,
soll dartiber Auskunft geben, zu welchen Wirkungen das poetische Kalkul féhig
ist, dessen machtig zu sein man selbst sich rihmt. Er illustriert die magische
Verfligungsgewalt Gber die Natur des Menschen, wie sie die Kunst, recht ver-
standen, zu geben vermag.

Es hiel3e wenig oder nichts verstehen, lieBe man auller acht, daR die Wieder-
entdeckung der Poesie — in Wahrheit ihr Neuentwurf — durch den Friihhumanis-
mus erst im Zusammenhang einer magischen Wissenskonzeption und der dazu-
gehdrigen Praxis? ihren nachvollzienbaren Sinn erhélt. Magisch ist die von
Raimundus Lullus bis Giordano Bruno ihre Wirksamkeit behauptende Auffas-
sung, die Wissen unmittelbar als Verfligbarkeit des Gewuften, mithin als Herr-
schaft begreift. Diese Auffassung entdeckt Natur, die menschliche inbegriffen,
als den herausgehobenen Gegenstand ihres Nachdenkens und ebnet damit dem
kinftigen naturwissenschaftlichen Denken den Weg, als dessen Schatten sie
sich in der Neuzeit behauptet.2s

Das Postulat, die Poesie misse mehr sein als ein mufiiges Spiel, umkreist
diesen Komplex. Das unter dem Schleier der Allegorie verborgene Wissen ist,
als Verflgungswissen, aus Griinden verborgen (und verborgen zu halten), die
der Sache selbst inharent sind. Das Arkanum der Poesie ist das Arkanum aller
Wissenschaft, weil die Form der Poesie die Form ist, in der sich Wissen
schlechthin als in der Sprache verborgenes, ndmlich als bildhaft anwesendes
prasentiert. Darum geht alle Wissenschaft von ihr aus. Da das Wissen der Poe-
sie, als das der Anfange, stets schon vergangen ist, erscheint es tiberdies als nur
bruchstiickhaft, also von Fall zu Fall, restituierbar. Das Geheimnis kann wonhl

24 Pico: ,,Wie die antiken Theologen verwob Orpheus die Mysterien seiner Lehre mit
einem Geflecht von Fabeln und umgab sie mit poetischen Schleiern, damit der Leser glau-
ben sollte, seine Hymnen enthielten nichts als blofle Geschichten und Trivialitaten.” Wind,
S. 28f.

25 Ars® bedeutet ebenso ,Kunstlehre* wie ,Kunstfertigkeit®.

26 \Wolf-Dieter Muller-Jahncke, Das magische Weltbild der Renaissance, in: G. Ha-
mann/H. Grossing (Hrsgg.), Der Weg der Naturwissenschaft von Johannes von Gmunden zu
Johannes Kepler, Wien 1988, S. 139-151.



Kosmologische Geburt: Celtis 47

geliiftet, aber nie gehoben werden. Es bleibt, als Geheimnis, im Wissen an-
wesend.2?

Es geht also darum, das anfangliche Wissen der Poesie in Kenntnis ihrer
Wirkungen greif- und nutzbar zu machen. Die Einheit der Poesie ist weniger zu
behaupten als zu erzeugen. Kein Zufall daher, dal3 in der ,,Ars versificandi“ die
,allegoria® mitsamt ihrer Auslegung das Kapitel tber den Nutzen der Poesie
beschlielt. Es beginnt, in unmittelbarer Anrede an den furstlichen Gonner, mit
einem Exkurs Uber Poesie als Herrschaftstechnik: ,,Quare et quia poete a nobi-
libus legi debeant.2s Nicht ohne Grund, merkt der Autor einleitend an, habe bei
den Griechen die Dichtkunst in solchem Ansehen gestanden, dal sie die Dichter
wie siegreiche Feldherren ausgezeichnet hétten. Denn deren Leistung sei dort,
wo man sich ihrer zu bedienen gewuRt habe, nichts Geringeres gewesen als die
Befriedung des Gemeinwesens, ,ut lingue viribus eloquentieque partibus
armorum insultus: bellorum fulmina: hostes denique exterminari possent.” Er
fahrt fort:

Quam rem divinus ille vates non indecoro quidem versu sed miro
ingenio figuravit: Ut ait velut in magno populo cum sepe coorta est
Seditio: sevitque animis ignobile vulgus. lamque faces et saxa
volant furor arma ministrat Tum pietate gravem ac meritis si forte
virum quem Conspexere: silent arrectisque auribus instant Ille regit
dictis animos et pectora mulcet [...]2

Die Episode entstammt dem ersten Gesang der ,,Aeneis“.30 Gott Neptun
gebietet den Winden, in deren Toben Aeneas’ Flotte unterzugehen droht, und
beruft sich dabei gegen den von Juno angestifteten Aeolus auf sein Hausrecht
als Herr der Meere: ,,non illi imperium pelagi saevumaque tridentem, / sed mihi
sorte datum®. Das Argument gibt dem ,goéttlichen® Vergil (,divinus ille vates®)
Gelegenheit, das Witen der Elemente ins Bild des politischen Aufruhrs zu fas-
sen. Im Machtwort des Gottes zeigt sich, mit Celtis zu reden, die ,vis eloquen-
tiae*. Die Auslegung wirkt schlicht, aber sie ist es nicht. Betrachtet man sie

27 Quod si vulgus quaedam arcana, ut philosophi, intellegeret, difficile eorum impe-
tus coerceri posset.” Oratio 80.

28 Fol. 15",

29 Fol. 151,

30 Vergil, Aen. 142-156.



48 Kosmologische Geburt: Celtis

genauer, so erkennt man, dal3 Celtis ein Spiel der Vertauschungen betreibt, in
dem das Vergilsche Bild einmal als explanans, dann wieder als explanandum
fungiert. Einerseits demythisiert der allzu menschliche Vergleich die Rede des
Gottes. Damit leistet die Vergilstelle auf versteckte Weise dasselbe wie die
humanistische Auslegung der Orpheus- bzw. Amphionfabel. Andererseits re-
mythisiert der antike Dichter die poetische Rede durch die versteckte Hindeu-
tung auf das trotz allem gottliche Wort, das seine ordnende Potenz in der
Sonderung der Elemente bezeugt.

sic cunctus pelagi cecidit fragor, aequora postquam
prospiciens genitor caeloque invectus aperto
flectit equos curruque volans dat lora secundo.s:

Die stille Pointe der Celtisstelle enthtllt sich im Ausblick auf ihre offenbare
Schwéche im argumentativen Zusammenhang. Schlie3lich ware es schlagender,
die Macht der Poesie an einem aus der Geschichte bekannten Beispiel zu illu-
strieren. Stattdessen wird sie ,non indecoro quidem versu‘ mit Hilfe eines poeti-
sches Bildes beschworen, das geradewegs in den Bereich der Gotterfabeln
zurtckfuhrt, deren handfest-verstandigen Sinn es doch zu vermitteln gilt. Das
Bild des Vergil erinnert — vielleicht nicht zuféllig — an eine etwa bei Livius
uberlieferte Geschichte. Es handelt sich um die Anekdote von Menenius
Agrippa, einem romischen Patrizier zur Zeit der ersten Secession, der die auf-
standischen Plebejer bloR mit der bekannten Fabel vom Aufruhr der Glieder
gegen den Magen zur Rickkehr nach Rom bewegte, ohne ein weiteres Druck-
mittel zu benditzen. Hier hatte man also die historische Episode und ein friihes
Beispiel fir die Macht der Beredsamkeit im politischen Geschaft dazu.s2 In
gewisser Hinsicht steht die Meneniusanekdote den Anféngen der Poesie sogar
néher als die Vergilstelle. Sie lieRe sich muhelos als Zeugnis fur die Geburt der
Poesie — oder ihres rechten Verstandnisses — aus dem Geist der Rhetorik lesen.
Der verborgene Sinn der politischen Fabel (der ,allegoria®) ergibt sich, wie der

31 Aen. 154-156.

82 Livius Il 32,8 u. 33,4. Cicero uberliefert die Begebenheit unter dem Namen des
M. Valerius als einen friithen Beleg fir rhetorische Praxis in der rémischen Politik (Brut. 54;
ohne Namensnennung rep. 11 58f). Ferner Dionys IX 27,2f., Quintilian, Inst. or. V 11,19 u.a.
Zur Herkunft der Fabel und ihrer ,befremdlichen® Archaik bei Livius s. Wilhelm Nestle, Die
Fabel des Menenius Agrippa, in: Clio 21 (1927).



Kosmologische Geburt: Celtis 49

Erfolg demonstriert, fir die literarisch ungebildeten Zuhdorer (,ignobile vulgus®)
in der Redesituation ganz von selbst. Die Fiktion steht also von vornherein
auller Zweifel. (Fir Quintilian war das Grund genug, den Kunstgriff als archa-
isch zu verwerfen, da nur ein baurisch-riickstandiges Publikum sich von
fabellae* zum Einverstandnis verleiten lasse.) Aber Celtis geht es um etwas
anderes. Die Meneniusfabel ist fir seine Zwecke nicht brauchbar, denn sie ist
nichts weiter als eine Fabel. Die Vergilstelle dagegen tradiert die Erinnerung an
die Sprache der Gotter, von der sie sich unterschieden, wenngleich nicht ganz
unterschieden weil3. Darin weil3 sie mehr als jene. Was sie aber einer ganz ande-
ren Lekttre empfiehlt, das umreiRen die Worte ,non indecoro quidem versu sed
miro ingenio‘. Die Handschrift des ,divinus vates verrat nicht so sehr die
gegltickte Darstellung als vielmehr, da sie im Vers gliickt. Wovon er redet, das
Ist im Vers schon geschehen. Und es geschieht jedesmal neu dort, wo Verse
sich Gehor verschaffen.

Poesie ist Fiktion und als solche den Anfangen immer schon entwachsen.
Aber gleichzeitig ist sie, allein durch den Vers, die reine Gegenwart dessen,
woflr die stets nur allegorisch einzuholenden Anfénge stehen. Celtis — oder
sein Gewahrsmanns3: — findet dafiir eine blndige Formel, indem er der besonde-
ren Wertschéatzung seines Adressaten zwei Dichtarten nachhaltig empfiehlt, die
mehr als die anderen Gattungen die beiden Hauptaspekte der Poesie hervorkeh-
ren: ,Liricos Tragicosque praeter alios miraris“.3¢ Im tragischen Bihnen-
geschehen entfaltet die Fiktion ihre starksten Effekte, und es ist nur der fallige
Tribut an den Zweck der Fiktion, wenn der Autor aus der antiken Einsicht in
die staatsmannische Bedeutung der eloquentia die Praxis 0ffentlicher Theater-
auffihrungen hervorgehen l&i3t.3s Dennoch — oder ebendeshalb — wére die Vor-
zugsstellung des tragischen Dichters, fiir sich genommen, geeignet, die Lei-
stung der Poesie zu verdunkeln, wenn ihr nicht die des lyrischen Dichters zur
Seite trate.

33 Siehe Anm. 44.

3 Fol. 16V.

35 ,Summa perfecto res illa erat et pene divina in administranda eorum republica vt
sapientie summam eloquenciam qua urbs et orbis regebatur coniungere studuerint: hinc
publica illa comediarum tragediarumque spectacula: Quibus sublimi persuasione remotisque
inventionibus poete spectantium animos ad virtutes inflammabant et pubescentem iam indo-
lentem a viciis deterrebant“. ebd. — Ahnlich Oratio 99.



50 Kosmologische Geburt: Celtis

Wie das Drama die fiktionale Seite der Poesie durch die szenische Verge-
genwadrtigung eines erdichteten Geschehens représentiert, so zeigt sich im
,poema liricum* die Poesie als Gesang.s¢ Die Birgerkriegssituation, so wie die
Vergilstelle sie vorstellt, schreibt der Poesie eine ganz bestimmte Wirkung zu:
die Vereinigung des Getrennten, die Zusammenfihrung der ,disiecta membra*
des politischen Korpers, der durch Gewalt und Aufruhr von Zerfall bedroht ge-
dacht wird. Darin gleicht sie der Meneniusanekdote. Der ,vir pietate gravis ac
meritis forte* (eine stehende Formel flir den Vertreter des romischen Patriziats)
erscheint in dieser Deutung vor der Menge durchaus nicht als Vertreter einer
despotischen Macht, sein Wort keineswegs nur als die kaschierte Androhung
von Gewalt. Genauso falsch verstande man seinen Auftritt, wenn man ihn als
Unterhandler einer modernen Politik des Interessenausgleichs betrachtete. Der
Reprasentant des Staates tritt vor die unruhige, sprich, chaotische Menge, um
sie zu zerstreuen. Er entledigt sich seiner Aufgabe, indem er die mentale
Verhartung 16st, durch die sich die Individuen gegen das Gemeinwesen isolie-
ren, dem sie angehdren. Das ,pectora mulcet® ist der Schlissel zum Erfolg sei-
ner Mission. Das Ganze ergreift erneut Besitz von seinen Teilen. Das Ganze,
das ,gemeine Wesen*, die civitas (in der die Stimme des Plebejers nicht zahlt)
greift nach den einzelnen; in ihm 1I0st sich die Menge auf. Diese Menge ist nur
eine Ansammlung einzelner, in denen die civitas zwar prasent ist — wie der Er-
folg der Fabel beweist — , aber nicht zur Représentation gelangt. Die Menge
verliert sich wieder in die Verhéltnisse hinein, die sie vorher, sich sammelnd,

3 Die ,,Ars versificandi* nennt die Schauspiele ,viva exempla‘: fol. 16V, die ,,Oratio*
,viv[a] quasi simulacr[a]* (99). Vor allem die zweite Formulierung zeigt, da3 Celtis auch das
,Spectaculum® als ,carmen* in den Blick nimmt (s.u.), d.h., als ,,oratio numeris, seu pedibus
vincta, et canendo apta“: DuCange, Glossarium mediae et infimae Latinitatis, unverand.
photomech. Nachdr. d. Ausg. von 1883-1887 in 5 Bden., Graz 1954, Artikel ,,carmen®. Ein
Blick auf die Definition des ,poema tragicum* bestatigt das, wenn es zur Wortbedeutung
heift: ,,A tragos autem vtribus hircinis dicitur in quibus vinum cantoribus exibebant”, Ars
versificandi fol. 16V. Dennoch liegt das Gewicht auf dem ,exemplum® einerseits, der — fikti-
ven — Buhnensituation andererseits, wie die Definition des ,poema comicum® verrat: ,,Poema
Comicum quo ciuiles priuateque persone describuntur se sibibusque exemplis in theatris
exprimitur®. ebd. — Die Definition des ,poema liricum® lautet: ,,Poema Liricum quo lusus
virginum pue[rJorumque regiorum conuiuia decantantur: A lira nomen trahit quod in
conuiuiis ad citharam et liram referentur®. Fol. 16". Zu den von Celtis angeregten Odenver-
tonungen vgl. Karl-Ginther Hartmann, Die humanistische Odenkomposition in Deutsch-
land. Vorgeschichte und Voraussetzungen, Erlangen 1976.



Kosmologische Geburt: Celtis 51

aufgekiindigt hatte. Was sich auflost, ist die Disproportion der Teile. Was sich
wieder herstellt, weil es von jeher war, ist die harmonische Proportion. Sie
manifestiert sich in den politischen Verhaltnissen genauso wie im Vers oder im
Gesang. Das ist der eigentliche Sinn, den die Vergilstelle bei Celtis gewinnt.s?
So besehen, eignet sich die bei Celtis ausgesparte, jedoch mitzudenkende
Meneniusfabel ganz gut, die auRerordentliche und hochst auslegungsbedurftige
Wirkung, die der Gesang eines Orpheus oder Amphion erzielt, dem humanisti-
schen Verstandnis ein Stlick weit ndher zu bringen. Denn sie erldutert die civi-
tas anschaulich als die Zusammenstimmung der Einzelglieder zum Ganzen. Der
platonisierende Renaissancemystizismus bietet dafiir eine universale Formel:
Das politische Gemeinwesen ist das tatige Abbild der Weltharmonie, der
,harmonia mundi‘. Die Musik, folgt man Ficino (und man muR ihm folgen, will
man die Motive der ,,Ars* ganz begreifen), bringt diese Harmonie jedermann zu
Gehor. Poesie ist Musik, die wirkungsvollste tberdies.ss Der Zwang, den sie auf
das menschliche Gemiit ausiibt, findet seinen nattrlichen Grund darin, dal sie
die Ordnung der Dinge in ihrem unwiderstehlichen So-ist-es fuihlbar werden
|43t oder nachahmt, wie Ficino schreibt, der ohne Umschweife den form-
erzeugenden furor divinus selbst als ,imitatio naturae*, die dichterische uavia
als Mimesis faldt, selbstverstdndlich nicht der Erscheinungswelt, sondern, den
Gedanken der Analogie praziser ausspielend, der musikalisch-mathematischen

37 Die wesentliche antike Quelle dieser Vorstellung ist, vermittelt durch Lactanz und
Augustinus (Civ. dei Il 21), Cicero (rep. Il 42 [69]), s. Dietmar Peil, Concordia discors.
Anmerkungen zu einem politischen Harmoniemodell von der Antike bis in die Neuzeit, in:
Geistliche Denkformen in der Literatur des Mittelalters, hrsgg. von K. Grubmuller/
R. Schmidt-Wiegand/K. Speckenbach, Miinchen 1984, S. 411ff. VVgl. ders., Untersuchungen
zur Staats- und Herrschaftsmetaphorik in literarischen Zeugnissen von der Antike bis zur
Gegenwart, Minchen 1983.

38 Est autem haec apud homines imitatio duplex. Alij namque uocen numeris uario:
umque sonis instrumentorum coelestem Musicen imitantur, quos certe leues, ac penen uul-
gares musicos appellamus: nonnulli uero grauiori quodam firmiorique iudicio diuinam ac
coelestem harmoniam imitantes, intimae rationis sensum notionesque inuersum, pedes ac
numeros digerunt: hi uero sunt, qui diuino afflati spiritu grauissima quaedam, ac preclaris-
sima carmina ore, ut aiunt, rotundo prorsus effundunt. Hanc Plato grauiorum musicam poé-
simque nominat, efficacissimam harmoniae coelestis imitatricem®. Epistola de divino furore,
in: Marsiglio Ficino, Opera Omnia (Basel 1561 u. 1576), Riproduzione in fototipia a cura di
M. Sancipriano con representazione di O. Kristeller, Torino 1959, Vol. I, 2, S. 614.



52 Kosmologische Geburt: Celtis

Proportionen, die in ihr, wenngleich versteckt, wirksam sind.s> Das Wissen der
Poesie um diese Proportionen kommt mit ihrer Form in die Welt und wird als
ein Wissen der Poesie um sich selbst weitergetragen. Ihr Wissen um die Natur
der Dinge, wie es sich in den Wissenschaften auseinanderlegt, ist also unmittel-
bar und selbstbeziiglich, es ist unmittelbar, weil und soweit es sich als Selbstbe-
zug manifestiert. Das Emblem dieses Wissens ist die Lyra, ihr Gott Apoll.

39 Uber den magischen Pythagoreismus, wie er im Celtiskreis im Schwange war,
dirften die ,,Drei Bucher Gber die Magie“ des Agrippa von Nettesheim angemessen Auf-
schluf? geben. Das Werk ist dem Abt Johannes Trithemius gewidmet, der als friiher Forderer
Celtis’ gilt. ist Von Trithemius stammt auch die Vorrede (1510). Agrippa schreibt: ,,Auch
der musikalischen Harmonie mangelt es nicht an den Einflussen der Gestirne [...]. Richtet
sie sich zur gelegenen Zeit nach den Himmelskorpern, so ruft sie auf eine wunderbare Weise
himmlische Wirkungen hervor und &ndert bei den Zuhérern Gemutsstimmung, Gesinnung,
Gebéarden, Bewegung, sowie ihre Handlungen und Sitten [...]. Sie sénftigt das Gemiit,
erhebt die Seele, feuert die Krieger zum Kampfe an, ermuntert bei der Arbeit, trostet in
Muhseligkeiten, richtet die Gefallenen und Verzweifelnden wieder auf und stéarkt die Wan-
derer. [...] Dall dem Tone auch eine besondere Empfanglichkeit fir himmlische Einfllsse
innewohne, werden wir nicht leugnen, wenn wir mit Pythagoras und Plato annehmen, dal3
der Himmel selbst ein Werk der Harmonie ist, dal} er alles durch harmonische Téne und
Bewegungen leitet und vollbringt. Der Gesang vermag noch mehr als der Ton eines Instru-
mentes, insofern er, harmonisch aus der Vorstellung des Geistes und dem gebieterischen
Willen der Einbildungskraft hervorgehend, zugleich mit der gebrochenen und von ihm gelei-
teten Luft den der Luft verwandten Geist des Horenden, der das Band von Leib und Seele
ist, leicht durchdringt, und da er (der Gesang, Anm.) die Leidenschaften und das Gefiihl des
Singenden mit sich fuhrt, so bewegt er durch dieses Geflihl das Gefiihl des Horenden, affi-
ziert dessen Phantasie durch die seinige, das Gemdit durch das Gemlit, ergreift das Herz und
dringt ins Innerste der Seele, indem er den Sinn des andern nach seinem eigenen stimmt, wie
er auch die Glieder und das Blut desselben in Bewegung setzt“. De Occulta Philosophia,
Nordlingen 1987, S. 273-276. Siehe dazu Boetius, Finf Bicher tber die Musik, S. 1-7.
Boetius unterscheidet ,,drei Arten der Musik; und zwar ist die erste die Musik des Weltalls
(musica mundana), die zweite aber die menschliche, die dritte aber die, welche auf gewissen
Instrumenten ausgetibt wird“. ebd., S. 7.



Kosmologische Geburt: Celtis 53

3. Lesarten der Doktrin

Es wirft ein Schlaglicht auf den — akademischen — Ort dieser Poesie, dal} Celtis
zundchst eine Verslehre publiziert — zu einem Zeitpunkt, zu dem seine Dichtun-
gen weitgehend noch ungeschrieben sind. Andererseits liegt es in der Logik der
Sache. Die Doktrin geht dem Werk voraus. Sie ist stets ein und dieselbe, letzte-
res dagegen (die friihe Schrift &Rt das Thema bereits im UmriR erkennen) ein
Neubeginn. Die universale Doktrin er6ffnet den Zugang zum Werk, ebenso wie
sie den Zugang zu aller Poesie sicherstellt. In diesem Sinn gibt das fortschrei-
tende (Euvre Auskunft darlber, wie beide zu lesen sind: die Doktrin, insofern
sie davon ausgeht, dal} die eine Poesie existiert, bevor sie in diesem oder einem
anderen Werk ein weiteres Mal ihren Anfang nimmt, letztere, insofern das ent-
stenende Werk gar nicht in Betracht kd&me, wenn jene nicht in ihm zur Anwen-
dung gelangte.

Die Kategorie, mit deren Hilfe Celtis den Neubeginn instrumentiert, ist die
des ,Fremden‘. Fremd, in der Bedeutung von ,nicht eigen®, ist die existierende
zeitgendssische Poesie, weil sich in ihr die ritualisierte Aneignung der Dich-
tungstradition der Antike — ein Pleonasmus, wenn man will — auf antikem,
sprich, lateinischem Boden vollzieht, in einer Kontinuitat mithin, die im eige-
nen Land — ,Germania nostra“+ — nicht vorzufinden ist. Als eigene existiert die

40 Die Ingolstadter Antrittsrede von 1492 beginnt: ,,Non magno duxissem, patres orna-
tissimi et adolescentes egregii, me hominem Germanum et gentilem vestrum posse Latine ad
vos dicere, si prisca illa Germaniae nostrae ingenia florerent aetasque illa redisset, qua legati
nostri Graeco sermone quam Latino dicere maluisse memorantur. Verum cum iniquitate
saeculorum et conversione temporum nedum apud nos, sed et apud genitricem et antiqguam
litterarum parentem Italiam omnis aliquando splendor litterarum extinctus interiit explosae-
que et profligatae per barbaros motus omnes ingenuae disciplinae, non facile me confido pro
ingenii mei tarditate et virium tenuitate satis Latine posse ad vos dicere.” Oratio 1. Die
supponierte Befremdlichkeit lateinischer Rede im Mund des ,homo Germanus* (immerhin
sind seine gelehrten Zuhdorer ,viri Germani‘, wie er immer wieder betont) zielt auf eine Dif-
ferenz, die durch den Hinweis auf die ,iniquitas saeculorum*® keineswegs abgegolten ist. Dal3
die ,legati nostri‘ sich ehemals eher des Griechischen als des Lateinischen bedienten, verrét,
wider die Absicht des Redners, daB selbst sie im Lateinischen weniger zuhause gewesen
sein dirften: Auch spater werden deutschsprachige Autoren der griechischen ,Kultur® den
Vorzug vor der lateinischen geben. Das BewuBtsein, bei aller rhetorischen Angleichung, auf
der anderen Seite der Geschichte zu stehen, erzeugt den fremden Blick, den Blick dessen,
der die ,barbaros motus® einer fernen Vergangenheit verabscheut und gleichzeitig in ihnen



54 Kosmologische Geburt: Celtis

Poesie gar nicht, noch nicht, wie die ,,Ars* in Aussicht stellt, und dieses ,Noch
nicht* setzt sie in einen unverhofften Gegensatz zu jener, die ,von altersher*
existiert. Sie, die ,unter Barbaren* denkbare Poesie,* existiert, es lalt sich kaum

den Eintritt der eigenen gentes in die Geschichte anerkennt: ,,Sed ad vos ego iam, nobiles
viri et adolescentes generosi, orationem converto, ad quos avita virtute et Germano illo
invicto robore Italiae imperium commigravit“. Oratio 25. Die Barbarei der Zeitgenossen
kommuniziert mit jener alteren Barbarei. Sie ist ihr Reflex, weil sie nur im Spiegel der
Verachtung derer wahrgenommen wird, die sich als die rechtméRigen Erben der Antike ver-
stehen. Der fremde Blick ist der Blick dessen, der sich als Fremder gebrandmarkt weif3, die
behebbare Defizienz ist eingebettet in eine unbehebbare: ,,Nullos Castalios latices et prae-
scia fati / Flumina polluto barbarus ore bibet.” Oratio 77.

41 Ne tamen prorsus silens in hunc locum vestra praesentia ornatissimum processisse
arguerer, malui balbuciendo offendere quam amorem in me vestrum et in rem publicam
litterariam taciturnitate praeterire facile sperans a vobis mihi dari veniam, si considerabitis,
quod homuncio in media barbarie et, ut aiunt, ebrietate natus minus sobrie dicere queat
quam vestrae disertissimae aures et is locus pro publica mihi in oratoria et poetica [...] desi-
gnatus exposcit.“ Oratio 4. Die Ironie der Situation will verstanden sein. Der Gezeichnete
(;homuncio®) wirbt um die Anerkennung derer, die er ebenso wie sich gezeichnet weil3 (,in
media barbarie*). Das Brandzeichen muB als Auszeichnung getragen werden, als Vorgriff
auf die Zukunft: nach der translatio imperii (dieser Ursache der eigenen Geltung in positiver
wie negativer Besetzung) ist die translatio litterarum das in Angriff zu Nehmende:
»Aemulamini, nobiles viri, priscam nobilitatem Romanam, quae accepto Graecorum imperio
ita omnem sapientiam et eloquentiam eorum iunxerunt, ut dubium sit, an aequasse aut supe-
rasse omnem Graecam inventionem et doctrinae supellectilem videantur. Ita et vos accepto
Italorum imperio exuta foeda barbarie Romanarum artium affectatores esse debebitis.” Ora-
tio 28. Das Eigene ist oder wéare das Fremde in neuer Urheberschaft und damit das im Neuen
sich wiederholende Gleiche. Ganz in diesem Sinn heifdt es in der die ,,Ars versificandi*
beschliel’enden ,,Ode ad Apollinem repertorem poetices: vt ab Italis cum lira ad Germanos
veniat“: ,, Tu celer vastas equoris pervndas / Letus a grecis laciam videre / Invehens musas
voluisti gratas / Pandere et artes®. Fol. 24r. ,translatio kennt keine beliebige Riickkehr zum
Ausgangspunkt, sowenig wie ein Wiederaufleben an gleicher Stelle nach voraufgegangenem
Verfall. translatio von Italien nach Deutschland mufte freilich die Ablésung des italieni-
schen Primats bedeuten — eben dies aber war es, was Celtis zeitlebens durch sich zu leisten
trachtete.” Franz Josef Worstbrock, Uber das geschichtliche Selbstverstandnis des deutschen
Humanismus, in: Walter Muller-Seidel (Hrsg.), Historizitat in Sprach- und Literaturwissen-
schaft. Vortrage und Berichte der Stuttgarter Germanistentagung 1972, Minchen 1974,
S.514. ,L’encouragement et le développement des ,humanités‘ est, au premier chef, une
affaire de rivalité nationale.” Jacques Ridé, L’ image du Germain, dans la pensée et la litera-
ture Allemandes de la rédécouverte de Tacite a la fin du XVIeme siécle, Tome I, Paris 1976,
S. 208.



Kosmologische Geburt: Celtis 55

anders sagen, wesentlich als Projekt. Einem jeden Werk, das im Raum dieses
Projektes entsteht, ist ein ,Noch nicht‘ eingeschrieben. Was der Autor weder
sient noch sehen kann, ist die Stabilitat der so gefundenen Denkfigur Gber den
unmittelbaren Anlall hinaus. Nur scheinbar erledigt sich das Problem des
Anfangs durch die Fortschritte der eigenen Poesie von selbst, in Wirklichkeit
Ist es kiinftig aus ihr nicht mehr fortzudenken. Die Entdeckung der zundchst
formalen Moglichkeit, die Poesie als eigene neu zu entwerfen (und darin die
seit den Anféngen aller Poesie existierende als nicht eigene zurlickzuweisen)
l43t sich nicht ohne weiteres wieder aus der Welt schaffen. Genau besehen,
erhélt die aus der Antike ererbte Frage nach der Legitimitat der poetischen
Produktion durch sie einen veranderten Sinn, einen, dem die Hindeutung auf
die mythischen Anfénge allein nicht langer gentgt, der vielmehr, ohne bereits
subjektzentriert zu sein, nach der Weise des Selbstbezugs fragt, wie ihn die
Dichtung realisiert. Man kann auch sagen: Die verlangte Antwort besteht darin,
fir den Formalismus des Neubeginns Inhalte zu finden oder vielmehr zu
erfinden. Die Antwort des Humanisten féllt, dem formalen Grundcharakter
seiner Entdeckung entsprechend, denkbar allgemein aus, und sie bedient sich
dabei, im grofRen Eingangs- und Dedikationsgedicht, eines vertrauten humani-
stischen Topos. Denn Apollon selbst, von den Musen umringt, fihrt den
Dichter, der im Land der Musen aufgrund seiner Herkunft keine Stimme hat, in
die Geheimnisse der Lehre ein, ihm so den universalen Teil der Dichtkunst als
seinen Uberantwortend.#

Omnis ars humana triplici via acquiritur. Arte usu et imitatione+

Der Satz, geminzt auf die ars poetica, steht seltsam beziehungslos neben
dieser Vision, die nichts anderes meint als den Sachverhalt, den die penibel
verzeichnete Sternkonstellation der astrologisch geschulten Wahrnehmung in
der Sprache der Naturphilosophie nahebringt, dal} ndmlich der Dichter seine
Kenntnis der Gesetze der Poesie aus der Natur, soll heil3en, aus dem Betroffen-
sein durch eine bestimmte kosmische Konfiguration bezieht. Der dreifache
Weg, die Kunst zu erwerben, setzt Besitz voraus und damit ein Lehr- und Lern-
verhaltnis, in dem die Fremdheit des zu Vermittelnden wenn nicht von vorn-
herein, so doch sukzessiv suspendiert wird. Der Gedanke der Lernbarkeit der

42 Fol. 2rff.
43 Fol. 16".



56 Kosmologische Geburt: Celtis

Kunst ,arte usu et imitatione* bleibt grundsétzlich, vielleicht sogar vorsétzlich,
blind gegeniber der Idee des Neubeginns. Dennoch handelt es sich um zwei
Aspekte derselben Sache. Ahnungslosigkeit ist der Preis, den der Verfasser der
»Ars“ entrichtet, soweit er als Kunstlehrer in Erscheinung tritt. Die Doktrin ist
nicht originell, sie darf es nicht sein. Das Identische kann nicht denkend
entworfen, es kann nur nachvollziehend enthiillt werden. Die Lehre, sprich, das
Lehr- und Lernverhéltnis, ist der Sitz der Doktrin, es bestimmt, was im Umgang
mit ihr erlaubt ist. Was sich als Innovation, als Verschiebung und Neufassung
begibt, ereignet sich, ungeachtet des Erneuerungspathos, das der Neuheit, dem
Noch-nicht-Dagewesenen gerade keinen Wert beimift, weitgehend hinter dem
Ricken der Akteure, als Evolution des Studiums. Man hat mit Befremden
notiert, dal} Celtis keine Skrupel trégt, neben den Metriken seines humanisti-
schen Lehrers Agricola und des Ciceronianers Perotti auch das ,,Doctrinale* des
Alexander de Villa Dei, den hergebrachten Klassiker des scholastischen Lehr-
betriebs, als Vorlage zu benitzen; der doktrinale Teil der ,,Ars“ ist mehr oder
weniger eine Kompilation aus diesen und &hnlichen Quellen.+ Das darf nicht
erstaunen. Hétte er die Skrupel, die man von ihm erwartet, so mifte er die
Kontinuitat der Lehre in Frage stellen, auf die, mangels einer eigenen Dicht-
tradition, alles ankommt. Die Vision dagegen betrifft den Dichter Celtis, und
sie betrifft ihn allein. Die Kunst, welche er dem Gott schuldet, ist die, Uber die
er dichtend verfligt, die ihm als die seine zu Gebote steht: kein Unterschied in
der Doktrin, doch zweierlei Art, involviert zu sein.

Das erklart, warum die Doktrin fast ausschlie3lich von technischen Dingen
handelt — anders als in spateren Poetiken ist in ihr von den Gegenstdnden der
Poesie weiter nicht die Rede.s Der Malistab, an dem die Lehre sich mil3t, ist die

44 \Vgl. Worstbrock, Die ,,Ars versificandi et carminum®, a.a.0. Worstbrock stellt vor
allem den mittelalterlichen Charakter des ,,Doctrinale* heraus und kniipft daran die Frage,
wieweit die ,,Ars* dem humanistischen Anspruch ihres Verfassers gerecht wird. Die Frage
ist falsch gestellt. Nicht das Thema der ,,Dunkelménnerbriefe* bestimmt die ,,Ars*, sondern
die perennierende Doktrin im Licht ihrer aktuellen Auslegung. Wenn die Doktrin hier und
da verstimmelt tradiert wurde, dann deshalb, weil die vergangene Auslegung von jener
Unwissenheit zeugte, die es zu beheben gilt. Selbst die inkriminierte Verwendung des ,ver-
sus leoninus® ist Teil der Botschaft: Merkverse sind keine Poesie. Die Verwendung des
Verses als Gedéchtnisstitze ist Anfang, nicht Ziel der Beschaftigung mit Poesie.

45 Celtis’ Verslehre ist eine Ars ,versificandi et carminum®, entsprechend heif3t es
fol. 17V: ,,Non om[ni]a nobis hic persequenda sunt que ad poeticen spectant: cum tantum de
carmine et non re scribenda precepta offerimus®. Damit ist die Grenze zur Gattungspoetik



Kosmologische Geburt: Celtis 57

Richtigkeit der Handgriffe und nichts weiter. Der Grund lautet: Das technische
Wissen, das sie vermittelt, ist die Kehrseite des anderen Wissens, das die Poesie
um sich und ineins damit um die Welt besitzt. Die eingeborene Blindheit der
Doktrin ist keineswegs zu verwechseln mit Ignoranz gegeniber dem, was die
Poesie in Wahrheit bewegt. Sie drtckt vielmehr — und zwar vollig zureichend —
die Uberzeugung aus, daB nichts weiter notig ist, um den Charakter der Welt
auszusagen, als da Poesie sei. Wenn im Vers (oder im ,carmen‘, um die
Sprache der ,,Ars* zu benitzen),s in der Versharmonie das Weltganze ertont,
wenn das Arkanwissen der Poesie sich Gehor verschafft, wann immer einer die
Griffe weil3, dann gendigt es nicht blo3, das Instrument zu beherrschen, wie es
die Kunstlehre bereitstellt, dann hat es auch keinen Sinn, darlberhinaus von der
Poesie handeln zu wollen, so, als lieRe sich in ihre Geheimnisse einflihren, ohne
sie — die Poesie — selbst zu Giben. Uben heiRt in diesem Fall sowohl ,einiiben
(,usu et imitatione acquirere®) als auch ,austiben‘ (,canere). Beides spiegelt sich
ineinander und konstituiert zusammen die dichterische Praxis. Der Dichter,
vates-poeta, verfiigt tber zweierlei Kunstwissen. Das eine, das des poeta, ist
prinzipiell mitteilbar, das andere, das des vates, keineswegs.+ Die Abstraktheit
des Neubeginns arbeitet dieses Verhaltnis stirker heraus als jede denkbare
andere Konstellation. Das Wissen dessen, der sich als Dichter kiinftiger Werke
zur Schau stellt, besteht in kaum mehr als der Selbstgewil3heit, Dichter zu sein,
die Griffe zu beherrschen. Das setzt selbstverstandlich voraus, dal} er sie kennt.
Von dieser Kenntnis legt die Verslehre der ,,Ars* Zeugnis ab. Die Richtigkeit

gezogen: von Gattungen handeln heifst, von den res sprechen, vgl. den Gattungskatalog
fol. 16Vf.

46 Der Terminus ,carmen® ist gattungsindifferent, ,poema‘ dagegen gattungsibergrei-
fend. ,Carmen® deutet auf den Verscharakter der Poesie, ,poema‘“ auf den Gattungscharakter.
»,Carmen [...] est quod legitimum numerum pedum habet®, fol. 18V. — Hingegen ,poema‘“:
fol. 16Vf.

47 Celtis zitiert Manilius, Astronomica 1,20-23: ,,bina mihi positis lucent altaria flam-
mis / ad duo templa precor duplici circumdatas aestu / carminis et rerum: certa cum lege ca-
nentem / mundus et immenso vatem circumstrepit orbe®. — Ars versificandi, fol. 17V: ,feror*
statt ,,precor®. Die ars poetica macht aus dem Weltwissen ein Wissen um das ,proprium
epiteton® (ebd.), der ,Gesang‘ aus dem Kunstwissen ein Wissen um die ,Dinge‘. Zur Nirn-
berger Ausgabe des Astronomicon von 1471 und ihrer VVorbildfunktion fiir die zeitgendssi-
sche Poesie s. Dieter Wuttke, Beobachtungen zum Verhéltnis von Humanismus und Natur-
wissenschaft im deutschsprachigen Raum, in: G. Hamann/H. Grdssing, Der Weg der Natur-
wissenschaft, a.a.O., S. 126.



58 Kosmologische Geburt: Celtis

der Doktrin ist ihr noch unberthrter Universalcharakter. Sie ist richtig, weil sie
universal ist, sie ist universal, weil sie die Grenzen des Richtigen, des blof3
Richtigen, nicht tberschreitet.

Keine Regel ohne Ausnahmen; sie sind dort zu suchen, wo die Kunstlehre
uber ihre Ziele Auskunft gibt. Dazu ist sie verpflichtet: Die Doktrin bleibt
dunkel, solange sie den Zweck der durch sie gelehrten Kunst nicht preisgibt.
Erst die Kenntnis der Absichten erlaubt es, die Kunst als ganze zu begreifen,
weil sie den Zusammenhang sichtbar werden 1aRt, der ihre Teile zweckmélig
verbindet. Das Richtige wére kontingent, die Latinitat, in der es sich materiali-
ter zeigt, nichts weiter als Konvention, wenn die Doktrin keine Auskunft tber
den Zweck der Veranstaltung erteilte. Das aber darf nicht sein, denn der letzte
Sinn der Doktrin besteht darin, alle Kunst als eine zu lehren, die in den
verschiedenen Kinsten mit sich identisch bleibt. Wenn das Kapitel tber den
Nutzen der Poesie die Herrschaft tiber das menschliche Gemit zum Zweck der
poetischen Veranstaltung erhebt, dann geht es auch darum, diese Auffassung
implizit zu rechtfertigen. Der forcierte Vergleich von Dichtkunst und Kriegs-
kunst rickt das Kriterium der Effizienz ins Zentrum der Veranstaltung und
stellt klar, daR kunstgerecht diejenige Poesie ist, die ihr Ziel nicht zuféllig, son-
dern in Kenntnis der angemessenen Mittel erreicht.

Welche strukturelle Einsicht in das ,Wesen* der Poesie liegt dem zugrunde?
Und Uberschreitet sie nicht, falls die bisherige Analyse zutrifft, entschieden die
Maoglichkeiten der Doktrin, ihren Gegenstand zu denken? Wie verlaBlich kann
sie demnach sein? Zweifel sind vorab erlaubt, wenn man bedenkt, dal} der
einzige Begriff, den der Text bereitstellt, um das Wesen der Poesie zu bestim-
men — ,eloquentia® — , entschieden zu weit ist, um der gestellten Aufgabe ge-
recht zu werden. Der Einwand wére schlagend, vorausgesetzt, die Poesie wirde
umstandslos unter den Begriff der Eloquenz subsumiert. Gerade das geschieht
allerdings nicht.

Viel eher dient er als Inzitament, um die Poesie selbst tber sich zum Spre-
chen zu bringen. Die poetischen Bezugnahmen — Vergilstelle hier, Orpheus-
Amphion-Mythos dort — illustrieren nicht blof} das Gemeinte, sie lassen es erst
konturscharf hervortreten. Die Verantwortung fir das, was Uber die Aufgabe
der Dichtkunst gesagt werden kann, liegt bei der Dichtung selbst. Sie ist es, die
uber ihre Ziele Auskunft gibt oder verweigert. Das Vergilzitat ist nicht zuletzt
deshalb so kostbar, weil es keinen Widerspruch duldet. Vergil ist nicht irgend-
ein Dichter, er ist der Dichter schlechthin. DaR dem ,goéttlichen Sanger® in
Fragen der Poesie die hdchste praktische Autoritdat zukommt, bedarf keiner



Kosmologische Geburt: Celtis 59

Frage.+s Vielleicht noch aufschluRreicher liegen die Dinge im Hinblick auf den
Orpheus- bzw. Amphionmythos. In diesem Fall verweist die Prosaauslegung
auf das Eingangsgedicht zuriick, das den Mythos ausspinnt.4 Der Lehrer Celtis
kommentiert, die Horaz-Reminiszenz einmal beiseite gelassen, den Dichter. Der
Rollentausch signalisiert zweierlei. Erstens: Die Lehre folgt der Poesie. Zwei-
tens: Die Lehre Ubertrifft die Poesie. Sie versteht zu benennen, was der Poesie
auszusprechen verwehrt ist: das nicht mitteilbare Wissen um sich, das ihren
Erdichtungen zugrundeliegt. Die allegorische Lesart ist in Wahrheit die prosai-
sche Lesart der Poesie, die ihr Aussagen tber sich selbst entlockt.

Die Exegese macht den Selbstbezug der Poesie explizit. Sie setzt also vor-
aus, dald er implizit besteht. Unter dieser VVoraussetzung legitimiert Poesie sich
selbst. Der Zweck der Poesie bestimmt sich (dieses ,sich® zeigt kein reflexives
Verhaltnis, sondern quasi einen Urteilsautomatismus an) aufgrund dessen, was
sie Uber sich wei3. Das aussprechen heil3t allerdings, die Beschranktheit des
exegetischen Zugriffs ins Spiel zu bringen. Er nimmt das Wissen der Poesie um
sich als ein Wissen von etwas, als eines, tber das sie verfligt wie tber anderes
auch — schlieBlich ist in ihr von vielerlei Dingen die Rede. So entgeht ihm
Wesentliches. Vor allem gerédt er, dies voraussetzend, mit der Poesie in
Widerstreit. Nicht etwa, indem er ihr widerspricht, vielmehr, so sonderbar es
klingt, durch den Akt der Zustimmung, mit dessen Hilfe er sich zu ihr ins
Verhaltnis setzt. Hier, nahe den Urspriingen der neuzeitlichen Rationalitatskon-
zession an die Dichtung, zeichnet sich unter der Hand bereits die Schwierigkeit
ab, die jede kinftige Interpretation von Dichtung begleitet. Das Problem besteht
darin, den behaupteten Wissensvorsprung der Poesie in Prosa zu vertreten, ohne
ihn faktisch zu eliminieren. Zwar 1[5t die Exegese der Poesie den Vortritt,
fraglos, wie es sich gebihrt. Aber das ist wenig mehr als eine Redensart. Die
hermeneutische Grundfigur der allegoria setzt begrifflich in Szene, dal es
keineswegs gleichgultig ist, ob etwas in Vers oder Prosa gedacht wird. An-
genommen selbst, es ware beide Male identisch: Der Annahme der Identitat
wohnt bereits etwas Chimérisches inne. Schliel3lich handelt es sich um eine
Annahme in Prosa. Dal} diese der Poesie den Vortritt 1&03t, 1aRt darauf schlie-
Ren, dal’ sie ihr eigenen Grinde hat, so zu verfahren. Das gilt auch, wenn sie
(noch) nicht Gber die Mittel verflgt, sie zu entfalten. Es ist nicht wahr, dal}

48 Die ,,Ars versificandi* nennt ihn ,,decus ac delicie litterarum naturarum* (fol. 17V),
die Ingolstadter Rede ,,divinus ille vates, decus et deliciae Romani eloquii“. Oratio 98.
49 Vgl. Anm. 42.



60 Kosmologische Geburt: Celtis

Prosa an Poesie das expliziert, was sich auch ohne sie versteht. Anders als die
populdre Aufldsung der Meneniusfabel versteht sich die der Vergilstelle eben-
sowenig von selbst wie die des Orpheus- oder Amphionmythos. Die offen-
sichtliche Outriertheit der Deutungen weist im Gegenteil darauf hin, daf,
sobald es darauf ankommt, Poesie ausdrticklich zu sich selbst ins Verhaltnis zu
setzen, eine Kompetenz erforderlich wird, fur die ihr Gegenstand nicht nur
einer unter anderen ist. Vielmehr muR sie das Wissen der Poesie um sich unaus-
drtcklich teilen, will sie es auslegend mitteilen. Das bedeutet aber: Sie erschafft
in der auslegenden Prosa das Medium, in dem die potentielle Reflexivitét der
Poesie sich, wie vorlaufig auch immer, artikulieren kann. Diese Prosa ist der
Sonderfall, in dem das poetische Wissen als dasselbe und ein anderes gerinnt.
Der Sonderfall enthalt, bei Licht betrachtet, das ganze Wissen der Poesie. Denn
ihr Weltwissen entspringt aus der Unmittelbarkeit des Selbstbezugs, die durch
die Reflexion sistiert wird.

Damit enden aber auch die Moglichkeiten der Exegese. Aufschluf3 darlber,
wie das Verhéltnis von Selbst- und Weltbezug der Poesie zu denken ist, sucht
man bei ihr vergeblich. Sie kann ihn nicht geben, da sie in dieser Hinsicht
immer zu spat kommt. Der Wirkaspekt der Poesie zeichnet der Exegese die
Gegenstande ihres Interesses vor. Denn sie bewegt sich, ohne Aussicht zu ent-
kommen, im Wirkungsraum der Poesie. Exegetisch betrachtet, handelt diese
stets entweder von sich oder von ,der Welt‘. Das Entweder-Oder &3t ein Drit-
tes, die ausdrickliche Einheit beider, nicht zu, obwohl sie stillschweigend
immer zugrundeliegt. Die Exegese hélt sich an den fertigen Text. Die Autoritat
des Dichters als unumstéBlich betrachtend, gilt ihr der Text ohne weiteres als
wahr. Doch der Rekurs auf das Prinzip der auctoritas erklart nicht die im kunst-
gerechten Entstehen der Gedichte anwesende Gewil3heit des Dichters, ein
wahres Bild der Welt zu geben. Es unterscheidet die ,,Ars* von ihren Vor-
gangern, dal sie diese Gewil3heit ausspricht und im Hinblick auf die Gegen-
stdnde der Doktrin erlautert, nicht ohne durch die unterschwellig wirksame
Denkfigur des Neubeginns dazu stimuliert zu werden. Die abstrakte Situation
verlangt eine deutlichen Antwort auf die Frage, was die Verskunst in bezug auf
ihre Gegenstande leistet, einer Antwort, die zugleich verstdndlich macht, worin
der Reiz des poetischen Neubeginns liegt. Nur als Werkzeug fortschreitender
Welterkundung ist die Poesie zu weiteren Anfangen féhig, die mehr darstellen
als gespenstische Rituale der Wiederkehr.

Officium poete est figurato ac decoro orationis et carminis con-
textu: mores: actus: res gestas: loca: gentes: terrarum situs: flumina:



Kosmologische Geburt: Celtis 61

siderum cursus: rerum naturas translatis signis: mentium ani-
morumque affectus effingere: electisque verbis rerum simulacra
concinna et legitima quadam verborum mensura exprimere: Recte
ergo instrumentum poete quod est metrum diffiniunt: quod certam
dimensionem pedum: secundum sillabarum et temporum numerum
observat: nihil diminutum neque otiosum continens: vera rerum
ymagina expressa: Parum enim est numerum sillabarum certa
mensura comprehendere nisi per varias figuras et proprias: verum
rerum in metro ymaginum expresseris ac belle depinxeris. Ut
viuacitatem et vigorem quendam vitalem rerum secum afferat
oratio et scribendo reviviscere res videat.

Die Rede vom ,officium®, ciceronianisch geférbt, ist nicht so unbedeutend,
wie es scheinen konnte. Sie unterstellt, daR der Dichter innerhalb der civitas ein
,Amt* versieht. Die Obliegenheiten des Dichters sind eine Offentliche, keine
private Sache. Warum sonst sollten sich die Herrschenden ihrer annehmen?
Doch dieses Amt ist nicht zu ,besetzen®, oder besser, es ist, wie die Institution
des ,poeta laureatus® anschaulich zeigt, erst dann zu besetzen, wenn die betref-
fende Person es bereits austibt. Die Auszeichnung durch Apoll legt das ,Amt*
fertig in die H&nde desjenigen, der sich, derart ausgezeichnet, als Dichter weil3
und nun von den Repréasentanten des Gemeinwesens fordert, den Tatsachen
Rechnung zu tragen — Anerkennung als sekundarer VVollzug. Auch die ,,Ars* ist
in diesem Licht zu sehen. Sie arbeitet der Dichterkronung ihres Autors vor.s:

50 Ars versificandi fol. 7'. (,,De compositione materiali carminum®) Worstbrock weist
darauf hin, daf? sich in Celtis’ Vorlagen keine vergleichbaren Ausfiihrungen finden (a.a.O.,
S. 475f.). Dagegen sei auf Salutati verwiesen: ,,Quia vero officium poetarum est per unam
rem aliud designare, a celi ratione, cuius est signorum suorum varietate atque positione non
situm illum siderum sed aliquid aliud denotare, per imitationem traxerunt varias fabulas
quasi varias stellarum coniunctiones componerent per quas aliud importarent. Et quoniam
versus est poete proprium instrumentum, quem suis partibus, hoc est pedibus, mensuramus
atque componimus et non omnibus sed certis numeris alligamus, ex quibus resultat et queri-
tur musica melodia, clarum est poeticam narrationem ex trivio quadruvioque componi.*
a.a.0., S. 19.

51 Die Definition des officium poetae erinnert an Lactanz’ ,,vera fingere cum decoro®:
ders., Divinae institutiones, Lib. I. cap. XI; wortgleich bei Rabanus. Im Jahr 1500 erscheint
in Leipzig eine Schrift des Humanisten Gregorius Bredekopf mit dem Titel ,, Tractatulus
succinctus artis poetice quedam generalia depromens, videlicet quid sit poeta, quot duplices-
que Vtilitates: quod instrumentum et officium eorum®, die ganz im Bann dieser &lteren



62 Kosmologische Geburt: Celtis

Die einmal gewonnene Uberzeugung, Dichter zu sein, schlieft ein grund-
satzliches Verstandigtsein Uber die Aufgabe ein, die ihm damit zufallt. Es
betrifft die beiden Aspekte des Hervorbringens von Poesie, fiir welche die Aus-
dricke ,effingere* und ,exprimere* stehen. Und sie nicht allein: ,oratio* und
,carmen‘ heben den Rede- bzw. Versaspekt der Poesie hervor, bezeichnen also
nicht etwa unterschiedliche Dichtungsformen.s2 Poesie ist sowohl Darstellung
als auch Ausdruck, oratio und carmen. ,Oratio* bezeichnet den AuRenaspekt der
Dichtung, der sie mit anderen Formen der Rede verbindet. ,Carmen‘ hingegen
bezeichnet den Binnenaspekt, der sie von den anderen Redeformen unter-
scheidet. Er zahlt dort, wo Poesie als Poesie in den Blickpunkt des Interesses
rickt. Anders wére die Climax, die das Metrum als das ,instrumentum poetae‘
in den Blickpunkt rickt (,recte ergo...“), schwerlich iberzeugend. Der AufRen-
aspekt der Poesie ist derjenige, durch den sie mit den AuRendingen in unmittel-
barer Verbindung steht: Die ,rerum scribendarum effigiatio*, wie sie Celtis
nennt, ist die Darstellung der Welt, so wie die Weltkenntnis des Autors sie ihm
vorlegt. Als Darstellung ist sie darauf angelegt, ihre Gegenstande als Gegen-
stdnde der wirklichen Welt erscheinen zu lassen. Das Wort fallt zwar nicht,
doch der Katalog der Dinge, denen die Poesie sich zu widmen habe, spricht
eine deutliche Sprache. Dagegen hat die ,expressio‘ es nicht mit den res, son-
dern mit den ,rerum simulacra® zu tun: ,electisque verbis rerum simulacra
concinna et legitima quadam verborum mensura exprimere‘. Das heilt, die
Beachtung der ,legitima verborum mensura‘, des Versmalies, entscheidet dar-
Uber, ob die von der Poesie vorgelegten Bilder der Wirklichkeit ,concinna et
legitima“, zusammenstimmend und regelhaft sind und so dem Bed(rfnis nach
Ausdruck entsprechen. Dieses Bedurfnis wiederum ist mit dem nach Wahrheit

Tradition steht. VVgl. Bauch, a.a.0., S. 87. — Auf den Zusammenhang zwischen dem Erschei-
nen der ,,ars versificandi“ und der Dichterkrénung von 1487 weist Worstbrock hin (a.a.O.,
S. 466, Anm.19).

52 Gemeint ist also nicht die Differenz von Prosa und Vers, wie die Ubersetzung von
Entner suggerieren konnte: ,,Dem Dichter obliegt es, Sitten und Handlungen, Geschichte,
Orte und Volkerschaften, die Gestalt der L&nder, die Flusse, die Bahnen der Gestirne sowie
mit symbolischen Zeichen das Wesen der Dinge und die seelische und geistige Bewegtheit
der Menschen in bilderreicher schéner Gestaltung der Rede und der dichterischen, d.h. Vers-
form darzustellen, Abbilder der Dinge mit gewahlten Worten in zierlichem, gesetzmaliig
geregeltem Versbau auszudricken.” Heinz Entner, Zum Dichtungsbegriff des deutschen
Humanismus, in: I. Spriewald, H. Schnabel, W. Lenk, H. Entner, Grundpositionen der deut-
schen Literatur im 16. Jahrhundert, Berlin-Weimar 1976, S. 352.



Kosmologische Geburt: Celtis 63

der Darstellung identisch: ,veram rerum in metro ymaginem expresseris ac belle
depinxeris®. Damit befinden wir uns im Zentrum des Gedankens. Nicht daR die
Gegenstéande, die der Dichter darstellt, wirklich sind oder wirklich scheinen,
macht die poetische Darstellung wahr, sondern dal? die Darstellung gesetzmaRig
erfolgt.ss Just an dieser Stelle kommt der Grundsatz des ,ut pictura poesis‘ —
und damit die Malerei — ins Spiel. Das geschieht nicht ohne Absicht. Wie die
geometrische Proportion die Gegenstande der Malerei, so kann die metrische
Behandlung die poetischen Gegenstande reizvoll, gefallig oder ergreifend
gestalten. Die Analogie sticht dann, wenn man die Metren als Proportionssche-
mata begreift. Darin besteht der entscheidende Schritt. Die Formel ,nihil dimi-
nutum neque otiosum continens‘ scharft den Blick fir die Zusammenhénge.
Zunéchst hélt sie auf die korrekte Behandlung des einmal gewahlten Metrums.
Doch darin erschopft sich ihre Bedeutung nicht, wie man im Weiterlesen er-
kennt: ,vera rerum ymagina expressa‘ heildt auch, dal das Metrum nur im Blick
auf die ,ymagines‘ richtig gehandhabt werden kann. Die Wahl des Metrums
muf3 ,stimmen*, formale Richtigkeit und Bildwahrheit sind untrennbar eins.

Die das dichterische Tun begleitende Sicherheit, ein wahres Bild der Welt zu
schaffen, erschlief3t sich damit auf eine Weise, die deren doktrindren Kern ge-
nauso offenlegt wie das Sinndefizit der Doktrin, das besteht, solange sie nicht
als Ausdruck dieser Sicherheit begriffen wird. Der Doppelsinn haftet an der
metrischen Doktrin, obwohl er in ihr nicht zu Wort kommt. Unerklarlich bleibt
die Gewil3heit gleichwohl. Es sei denn, man entschlieRt sich dazu, die Theorie
dort ernst zu nehmen, wo sie von der Rickwirkung spricht, welche die gegen-
standsorientierte oratio bzw. ,effigiatio* durch das metrisch geregelte Sprechen
erfahrt: ,ut viuacitatem et vigorem quendam vitalem rerum secum afferat oratio:

53 Es ist bezeichnend, dal} Entner, der zwar ,,den engen Horizont des traditionellen
Begriffsranmens* beklagt, in dem sich die ,,Ars* bewegt (a.a.O., S. 354), aber sowohl in der
Ubersetzung als auch in seiner Interpretation entscheidende begriffliche Differenzen des
Textes wie die von ,effingere* und ,exprimere‘ souverdn auBer acht laRt, seine Zuflucht zu
spateren Abbildtheorien nimmt. Er bekommt dadurch den Grundgedanken der Doktrin, den
des poetischen Wissens, gar nicht erst in den Blick. Allerdings halt Entner den verstheoreti-
schen Zusammenhang fest, anders als Worstbrock, der ,effingere® und ,exprimere* einfach
mit dem ausgiebigen Gebrauch des Epithetons in poetischen Texten identifiziert (a.a.O.,
S. 474), um, gewissermafen konsequent, Celtis’ Bemerkungen ,theoretische Schwéche* an-
lasten zu konnen: ,,Dies gilt vor allem fiir das Theorem der Nachahmung der res. Worin die
Wahrheit der vera imago, die sich im Epitheton auspragt, besteht, ob da nicht eher die Wir-
kung der Wahrscheinlichkeit gemeint ist, bleibt ohne Erklérung.” a.a.O., S. 475f., Anm. 46.



64 Kosmologische Geburt: Celtis

et scribendo reviviscere res videat‘. Die Wahrheit des poetischen Ausdrucks
teilt sich den Gegenstéanden des Sprechens als ,vivacitas‘ mit. Sie verstérkt die
bloR vorgestellte Wirklichkeit der Gegenstande dadurch, dal} sie sie in der Rede
lebendig werden 1&Rt. Nicht als vorzustellende, sondern als unmittelbar wir-
kende ist die Realitdt der gegenstdndlichen Welt in der poetischen Rede
enthalten. Als gelte es, in diesem Punkt keinerlei Unklarheit Platz greifen zu
lassen, fahrt der Text fort:

Itaque scribentis in eo summa laus erit ut quasi non factum rem:
Ipse scribendo efficere clarioremque reddere videatur [...]54

Die formale Expression steigert das ,effingere* zum ,efficere®, das Darstellen
zum Erschaffen. Es ware weit gefehlt, das ,videatur® so zu lesen, als fande die
Steigerung nur zum Schein statt. Das Gegenteil ist der Fall. Die Sprache ist es,
die sich dem Vorgang verweigert, wie das vorhergehende ,quasi‘ bereits erken-
nen lalt. Die Dichtung erscheint als Schépfung, aber als eine andere, eine
zweite zumindest — mehr zu sagen &t die Sprache nicht zu. Dabei ist die
weitere Bedeutung von ,erscheinen‘ mitgemeint: Nur dem Betrachter erschei-
nen die imagines so, als ob sie lebendig seien. Die ,Lebendigkeit* der Poesie ist,
wie sollte es anders sein, eine Chiffre fir die bewegende Wirkung, die sie auf
das Gemut des Zuhorers oder Lesers auslibt. Abseits dieser emotionalen Auf-
nahme findet sie schlechterdings nicht statt. Die Wahrheit der Poesie manife-
stiert sich in ihrer Wirkung. Das Vertrauen auf diese Wirkung begrtindet die
Gewil3heit ihrer Wahrheit. Das ist die Wahrheitskonzeption, die dem magischen
Verfugungswissen entspricht. Sie beruht auf der Vorstellung, dal? eine gewisse
Anordnung von Zeichen (in diesem Fall der Worte als ,signa‘) Effekte her-
vorbringt, die der Natur vorbehalten sind, dal} sie folglich, da gleiche Wir-
kungen auf gleiche Ursachen schliefen lassen, die Natur zwingt, in Erschei-
nung zu treten. Wohlgemerkt die Natur — denn nicht als Einzeldinge treten die
Gegenstande ins Bild, sondern als Bestandteile eines Ganzen, das sie beseelt.
Wenn Poesie, wohlverstanden im Sinn einer ériotijun, eine Art Magie ist,
dann kann es nicht erstaunen, an hervorgehobener Stelle der ,,Ars“ einem Ter-
minus zu begegnen, dessen schillernde Konnotationen weit ins Zentrum des
magischen Wissenschaftsglaubens hineinreichen: ,figura‘. Technisch gesehen,
bezeichnet der aus guten Griinden der Geometrie entlehnte Ausdruck die

54 Fol. 7".



Kosmologische Geburt: Celtis 65

Anordnung der VersfiiRe im Gedicht:ss ,,Figura carminis consistit in fixione
pedum® schreibt Celtis in Anlehnung an Perotti.ss Ihm liegt daran, anschaulich
zu erlautern, was es damit in der Praxis auf sich hat:

in quibus metris singula loca fixos habent pedes illa carmina sunt
unius figure ut in Asclepiadeo et saphico endecasillabo [...] si loca
diversos pedes capiunt diversarum etiam figurarum carmine erit ut
In heroico et Jambico Trochaico perspicuum est.5

Wabhlt der Dichter eine asklepiadeische oder sapphische Strophenform, dann
legt er damit die figura fir die Lange des Gedichtes fest. Anders hingegen beim
Hexameter. Hier wechselt sie von Vers zu Vers (,,quia diversorum pedum capax
est”). Hinter solchen Auskiinften steht eine nicht unwesentliche Prézisierung
des Wortgebrauchs gegentber Perotti, bei dem es heildt: ,,Figura est ordo et
conuenientia inter se inuice non solum pedum verum etia[m] dictionum
metrorumaque.“se Wahrend Perotti es dabei belél3t, die Figur im Vers als ,ordo et
convenientia® zu definieren, geht Celtis darauf aus, zu zeigen, wie diese Ord-
nung funktioniert. Mit der Unterscheidung ein- und mehrfiguriger carmina legt
er den Finger auf die entscheidende Qualitat der Figur, die durch sie gesetzte
Gleichformigkeit der metrischen Folge. Diese Gleichformigkeit entsteht durch
die stete Wiederkehr einer metrischen Sequenz, das heildt, durch eine in sich
zurlcklaufende und sich als in sich identische fortsetzende Bewegung. Nur
scheinbar widerspricht dem das Auftreten mehrfiguriger Gedichtformen. Das
Beispiel des Hexameters zeigt, daR der darin auftretenden Figurenvielfalt ein
identisches Schema zugrundeliegt, das in einer begrenzten Zahl von Varianten

%5 Vgl. das Kapitel ,,Welche geometrische Figuren und Kérper magische Kréfte besit-
zen, und wie dieselben mit den Elementen und dem Himmel Ubereinstimmen* in: Agrippa,
a.a.0., S. 271-273.

5 De his que accidunt carmini®, fol. 19V. Vgl. Niccolo Perotti, Grammaticae, Colo-
niae 1506, fol. ciif. (,,De generibus metrorum*) — Die figurae carminis sind nicht mit den
rhetorischen Figuren zu verwechseln. ,,Celtis beschrankt den Begriff figura auf die Anord-
nung der VersfiBe im Metrum, wahrend er z.B. bei Perotti [...] auch die Wortstellung im
Vers betrifft“. Worstbrock, a.a.O., S. 475, Anm. 44. Leider ist Celtis nicht immer so eindeu-
tig: ,,Venustissima que erit carminis figura epiteton per interiectas orationis partes a sub-
stantiuo remouisse*. Fol. 17T,

57 Fol. 19v.

8 a.a.0., fol. cii.



66 Kosmologische Geburt: Celtis

aktualisiert wird. Die Wahl der ,propria figura® auf der Grundlage identischer
Maldverhéltnisse ist geradewegs die hohe Schule der Dichtkunst. ,Parum enim
est numerum sillabarum certa mensura comprehendere nisi per varias figuras et
proprias‘, das heildt, das den Vers konstituierende Schema (,numerus silla-
barum*) kann sowohl durch Silbenzahlen (,certa mensura‘) als auch durch die
Wahl bestimmter Figuren realisiert werden, wie sie die ,,Ars“ in tabellarischer
Form darstellt:se

Saphicon endicasillabon
Tro 1 4 5
Spon 2
Dac 3

Nur auf dem zweiten Weg ist indessen die vera imago erreichbar und damit der
Zweck der Poesie. Ihr Gelingen hangt wesentlich ab von der Wahl der geeigne-
ten Figur — der Figur, die ihren Gegenstand trifft.

Harmonia enim in celestibus terrenisque rebus nemo esse dubitat.
Nam quo pacto consisteret vniuersum nisi certa ratione et prefinitis
numeris ageretur. Instrumenta quogque omnia quibus vtimur men-
sura quadam hoc est metro fiunt.eo

Perottis ,nemo dubitat® erhellt die Szenerie der Begriffe. Fraglos — und deshalb
unbefragt — sind die numeri der Verslehre identisch mit denen, die das Weltall
regieren und in allen Klnsten wiederkehren. Dal3 auf ihrer Kenntnis das Wissen

59 Ars versificandi, fol. 5V.
,»ESt quoddam metrum sapho de nomine dictum
Prima trochee sedes post quam spondee sedebis
Dactilus interno bis da loca calca trocheo®. ebd.
Worstbrock sieht in den Tabellen ,didaktische Beigaben®, a.a.0., S. 473. Der didaktische
Nutzen ist nicht zu bestreiten. Doch das Zahlenschema ist die mathematische Fassung der
figura und damit auch Ausdruck ihrer kosmologischen Bedeutung.

6  Perotti, a.a.0., fol. ciii. — ,,Sie* — die geometrischen Figuren — ,mussen deshalb
genau nach jenen hoheren Figuren gestaltet sein, wie eine entgegenstehende Wand das Echo
veranlalit, und wie die in einem Hohlspiegel gesammelten Sonnenstrahlen, wenn sie einen
gegenuber befindlichen Korper, sei es nun Holz oder ein anderer brennbarer Gegenstand,
treffen, diesen plotzlich verbrennen®. Agrippa, a.a.0., S. 272.



Kosmologische Geburt: Celtis 67

der Poesie beruht, dies und nichts weiter begriindet ihre Stellung im Kreis der
Wissenschaften. Doch das ist allgemein gesprochen, zu allgemein, will man das
Fragepotential in den Blick bekommen, das jenes weit in frithere Uberzeu-
gungen zurickreichende Epochencredo in den zeitgendssischen Kinsten
entbindet.s: Die rhythmischen Figuren, wie sie Celtis versteht, fassen die
numeri auf eine bestimmte Weise. Die in sich zurticklaufende und sich iden-
tisch wiederholende Bewegung entspricht dem zyklischen Modell kosmischer
Bewegungsabldufe, in dem die platonische Vorstellung, mit der Mathematik
den Universalschlissel aller Naturerkenntnis in Hdnden zu halten, ihre vormo-
dernen Erfolge erringt.e2 Die Astronomie, genauer, die Himmelsmathematik der

61 Wie weit allerdings Perotti selbst davon entfernt ist, diese allgemeine Uber zeugung
mit mehr als deklamatorischer Bedeutung auszustatten, zeigt die Konsequenz, die er aus ihr
zieht: ,,verum tamen magis hec poetarum propria est quibus et in figuris et in varietate ver-
borum et in fabulis et in ceteris rebus ex quibus Harmonia fieri solet et maior copia est et
licentia liberior.” ebd. Anders Celtis: Seine Verstheorie ist der ernstgemeinte Versuch, die
Rede vom Metrum als ,instrumentum poetae‘ beim Wort zu nehmen und die ars versificandi
in den Rang einer Wissensdisziplin zu erheben, die mit Astronomie und Musik um die
Kenntnis der mathematischen Gegebenheiten wetteifert, welche den kosmischen Verhaltnis-
sen zugrundeliegen. Perotti beldRt es bei der Feststellung, die Poesie misse in ihren ver-
schiedenen Aspekten ,harmonisch® sein. Celtis wirft die andersgeartete Frage auf, was ein
auf den ,angemessenen‘ Zahlenverhéltnissen basierendes ,carmen® im Hinblick auf die
Gegenstande der Poesie leistet.

62 ,Cum in talibus nostris studiis, ne dicam ludis, coerceantur, qui poetas et Romanae
linguae scriptores interpretentur, habeanturque tanquam infames, qui naturae opus et sapien-
tiam rectoris sui mathematica veritate aperiant quique paulo altius quam vulgus sentiant*.
Oratio 79. Der Hintergrund solcher Satze wird durch den Ublichen Hinweis auf ,pythagorei-
sche* Zahlenmystik kaum erhellt. Die tiefere Einsicht* der philosophischen Schule, als
deren Parteigénger sich Celtis zu erkennen gibt, hat mit dem Mystizismus eines Bonaventura
so viel und so wenig zu tun wie seine Konzeption des ,carmen‘ mit dem mittelalterlichen
Figurengedicht: ,.es wird deutlich, daR fir das wissenschaftliche und philosophische Be-
wuBtsein der Zeit die Gegnerschaft, genauer die Scheidelinie zwischen Aristotelikern und
Platonikern Kklar und deutlich war. Forderte man fiir die Mathematik einen héheren Rang,
schrieb man ihr sogar einen realen Wert, eine fuhrende Stellung in der Physik zu, war man
Platoniker. Sah man hingegen in der Mathematik eine abstrakte Wissenschaft und schatzte
sie aus diesem Grunde geringer ein als die Physik und Metaphysik, welche vom wirklichen
Sein handeln, [...] so war man Aristoteliker.” Alexandre Koyré, Galilei und Platon, in: ders.,
Galilei. Die Anfénge der neuzeitlichen Wissenschaft, Berlin 1988, S. 45. Koyré beschreibt
die Situation der Physik gegen Ende des 16. Jahrhunderts, Celtis blickt auf die vorangehende
methodische Wiedergewinnung der ptolemdischen Astronomie im Vorfeld der kopernikani-



68 Kosmologische Geburt: Celtis

vorkopernikanischen Jahrzehnte ist das Vorbild, nach dem Celtis die ars
metrica konzipiert.ss Das Verhaltnis von figura und imago spiegelt die Wech-
selbeziehung von astronomischer, sprich, mathematischer und astrologischer,
sprich, magischer Auslegung der Himmelsdaten. Einerseits ist die figura sinn-
ferne Bewegung, andererseits, im Hinblick auf die ins Bild geholte Naturer-
scheinung, sinngebende Instanz. Die vivacitas ist nicht zuletzt die Bestimmtheit
der Impression, die der Horer empfangt und die ihm, wiewohl begrifflos, Klar-
heit ber das Vernommene verschafft.e

schen Lehre. Fir sie stehen bei ihm die Namen der ,summi philosophi‘ Pythagoras und
Platon, denen die Poesie die Bestimmung ihres Ranges verdankt: Oratio 106. Vgl. Mieczys-
law Markowski, Numerus und mensura in der Krakauer Naturphilosophie des XV. Jahrhun-
derts, in: Albert Zimmermann (Hrsg.), Mensura. Mal3, Zahl, Zahlensymbolik im Mittelalter,
1. Halbbd., Berlin-New York 1983, S. 177-191. — Anders als Celtis bleibt Joachim Vadianus
in seiner ,Poetik* unspezifisch, wenn er die pythagoraisch-platonische Tradition zitiert:
ders., De poetica et carminis ratione, Wien 1518, Kap. lll. Krit. Ausgabe mit dt. Uberset-
zung und Kommentar v. Peter Schaffer, 3 Bde., Munchen 1973-77. — Zum Figurengedicht
vgl. Ulrich Ernst, Zahl und MaR in den Figurengedichten der Antike und des Frihmittel-
alters. Beobachtungen zur Entwicklung tektonischer Bauformen, in: A.Zimmermann
(Hrsg.), Mensura usw., 2. Halbbd., Berlin-New York 1984, S. 310-332.

6 Zum programmatischen Aspekt des auf Celtis’ Betreiben 1501 in Wien gegriinde-
ten ,collegium poetarum et mathematicorum* vgl. die verstreuten Bemerkungen von Wauttke,
Beobachtungen, a.a.0., S. 136, u.a.

6  Musica figurata® oder ,mensuralis‘, im Gegensatz zur ,musica choralis‘, nennt die
zeitgenossische Musiktheorie diejenige Musik, ,,in qua uariae Notulae, secundum uarias
figuras, colores, ac uarie praescripta signa, aliam subinde quantitatem accipiunt.” Sebald
Heyden, De arte canendi, 2. Aufl. Nurnberg 1540, Faks. New York 1969, S. 2. Hinter dieser
Einteilung steht die ins Mittelalter zuriickreichende Differenz von musica antiqua und musi-
ca nova: ,,Nam notae veteris Musicae, id est, Choralis, non patiuntur augmentum neque
prolationis decrementum.” Lampadio, Compendium musices, tam figurati quam plani can-
tus, Bern 1537. VVgl. Wilhelm Seidel, Rhythmus. Eine Begriffsbestimmung, Darmstadt 1976,
S. 53ff. Die auf Celtis zurtickgehenden Vertonungen (,Humanistenoden®) zeigen ihn als
puristischen Anhanger der musica antiqua: Hartmann, a.a.0. Im Gegensatz zum musika-
lischen Rhythmus der Antike, der sich am Metrum orientiert, beruhen die ,figurae* oder
,mensurae‘ der mittelalterlichen Musik auf fortgesetzten ,divisiones‘: ,,Die faBlichen
rhythmischen Figuren, das sinnlich Pragnante, die Modi, sind rickgebunden an die theo-
logisch begriindete Perfektion. Eine freie Fortschreitung in faBlichen Werten [...] kennt die
mittelalterliche Mensuralmusik nicht.“ Seidel, a.a.O., S. 40f. ,,Ein musikalischer Zeitwert
konnte auch nach Minuten oder Sekunden bestimmt werden; aber die Minute oder Sekunde
war dann als Bruchteil des Males der Sonnen- und Mondbewegung zu verstehen, nicht als



Kosmologische Geburt: Celtis 69

4., Amores“: Das Bild der Welt

Die ,,Amores* von 1502 sind das Ergebnis einer poetologischen Verschiebung.
Sie betrifft die Verwandlung der universalen Motive der Doktrin in das hic et
nunc der lyrischen Mdglichkeiten, tber die der Autor verfiigt. Das Wunschbild
der einen Poesie weicht Ansichten einer Dichtung, die gleichzeitig Wunsch-
erfillung suggeriert und fur die Zukunft offenhalt. Einerseits ist sie, wie der
Dichter anmerkt, die Frucht einer ,decennalis peregrinatio‘. Das deutet auf
Vollendung. Die Zehn ist die vollkommene Zahl, die Kreiszahl, Ende und An-
fang jeder Bewegung.&s Andererseits sieht er darin nicht mehr als ein Vorspiel
fir GroReres, die in Aussicht gestellte ,,Maximileis“, ein Werk, das geplant zu
nennen wohl den Sinn der Mitteilung verfehlte, ein imaginédres Werk vielmehr,
in dem, ware es jemals zur Ausfiihrung gelangt, die Ambition des Dichters zum
Erldschen gekommen waére.ss In den ,,Amores“ geht die Wirklichkeit der

ein durch Konvention festgesetztes Mal} der absoluten Zeit. So ist die Umstandlichkeit, mit
der Johannes Verulus de Anagnia im 14. Jahrhundert das Tempus bestimmt, nicht einer Nei-
gung zur pedantischen Paraphrase, sondern der aristotelisch-scholastischen Physik zur Last
zu legen. ,Dividitur tamen tempus per annum, menses, hebdomadas, dies, quadrantes, horas,
punctorum momenta, uncias et athomos... Est notandum, quod ab ista uncia musicus accipit
tempus rectum et perfectum.* Carl Dahlhaus, Zur Theorie des Tactus im 16. Jahrhundert,
in: Archiv fur Musikwissenschaft 17 (1960), S. 25f. An diesen kosmologisch-musikalischen
Zeitbegriff knupft Celtis’ Begriff der ,figura® sinngemaR an. Metrum und Figur sind konkur-
rierende Interpretationen der Zeit als Bewegung: als Fortschreiten durch lteration das Me-
trum, als symbolische Wiederkehr die Figur.

6, ,Der Zehner ist die vollkommene und Universalzahl, die den ganzen Lebenslauf
bezeichnet. [...] Gleich der Einheit ist auch diese Zahl kreisférmig, weil sie zusammenge-
nommen zur Einheit, von der sie ausging, zurtickkehrt.* Agrippa, a.a.0., S. 230f. ,,Der Zeh-
ner, als eine Kreiszahl, gehort aus demselben Grunde wie die Monas der Sonne an; und dem
Janus wird sie zugeschrieben, weil das Ende der ersten Reihe der zweiten Monas ins Dasein
verhilft. Uberdies wird sie noch der Welt beigelegt.“ a.a.0., S. 256.

6 Commasculavi tamen frontem et erasa omni (ut in proverbio est) verecundia cogi-
tare coepi, si non aliquid tale, quod par tuae celsitudinis laudibus esset, offerem, saltem
nostris nugis, ineptiis, incomptis et illepidis iocis, quibus aula se oblectare solet, animum
meum iugemque et perpetuam in te tuamque illustrissimam Austriae domum observantiam
intellegeres meque (ut saepius solitus es) ad maiora animares, Maximileiden inquam et per
te scriptos a cunabulis annales, nocturnas et diurnas commentationes.”“ Conradus Celtis
Protucius, Quattuor Libri Amorum, S. 1f. Uber das Projekt ist nichts weiter bekannt. Man
darf annehmen, daR der Dichter Celtis es in der Tradition der Uberbietung antiker Autoren



70 Kosmologische Geburt: Celtis

Poesie, wegweisend fir kinftige Gelegenheiten, eine innige Verbindung mit
einem Entwurf der Verhaltnisse ein, der ohne Zo6gern phantastisch genannt
werden kann und Eindriicke einer Poesie einschliel3t, die, ohne je realisiert zu
werden, die poetische Operation bestimmt.

Jene neue ,,Aeneis”, erblickte sie einmal das Tageslicht, entzbge der prokla-
mierten Wiederkehr des augusteischen Zeitalters in der gegenwartigen ,aetas
Maximiliani‘ ihren Beigeschmack von Unwirklichkeit. Das Wunschbild ginge
der Erwartung verlustig, die ihm das Ansehen einer der Gegenwart eingezoge-
nen Zukunft gibt. Vorerst allerdings (und selbstredend ist das Wunschbild nur
in einem solchen ,Vorerst* festzuhalten) erhadlt der Entwurfcharakter der Poesie,
der das bestimmte Werk intendiert und in der Intention bereits Gberschreitet, im
Elegienwerk eine Fassung, die das Imaginierte als real vorstellt und das Reale
als imaginiert. Der Neubeginn als Wiederkehr nicht allein der Poesie, sondern
des Zeitalters, in dem die Poesie schon einmal ihre Vollendung erfuhr, schafft
der Poesie eine doppelte Perspektive. Fir sie wird die Bedeutung, in der sie sich
sonnt, gewahrleistet durch die Signatur des Zeitalters, die ironischerweise erst
mit ihr und durch sie zutage treten kann, da sie es ist, in der sich das Zeitalter
erkennt. So bekommt das Eigene des Neubeginns einen Sinn, der von der
Doktrin allein nicht gedeckt wird. Nicht die Konstellation, aufgrund derer der
einzelne sich als Dichter erfdhrt (in einer im Grunde leer Dbleibenden
kosmischen Erregung), steht nunmehr am Ursprung der sich erneuernden
Dichtung, sondern diejenige, durch welche ein umfassender Ideenkomplex ein
weiteres Mal das Geschick der Welt bestimmt. Es bedarf nur einer geringen
Anstrengung, um in dem Musengott, der in der dritten Elegie des ersten Buches
den jugendlichen Dichter mit dem Projekt betraut (und bei dieser Gelegenheit
bereits auf die zehnjadhrigen Muhen der Ausfliihrung vorausweist), den neuen
Apoll zu erkennen, der dem anbrechenden Zeitalter seinen Namen gibt.&

gedacht hat: nach Ovid (,,Amores“) und Horaz (,,Libri odarum quattuor®, posthum verof-
fentlicht) wéare Vergil der dritte — und bedeutendste — Autor gewesen, dem es nachzueifern
gegolten hatte.

67 Kurt Preiss, Konrad Celtis und Kaiser Maximilian I., in: Unsere Heimat. Monats-
blatt des Vereines fiir Landeskunde von Niederdsterreich und Wien. Jg. 30, 1959, Nr. 5-7,
S.101-109. — Dieter Wuttke, Humanismus als integrative Kraft. Die Philosophia des
deutschen ,Erzhumanisten® Conrad Celtis. Eine ikonologische Studie zu programmatischer
Graphik Dirers und Burgkmairs, Niirnberg 1985, S. 7 u. a. — Die kulturpolitischen Zusam-
menhénge untersucht Alois Schmid, ,,Poeta et Orator a Caesare Laureatus®. Die Dichter-
kronungen Kaiser Maximilians I., in: Hist. Jb., 109. Jg., 1. Halbbd. 1989. Vgl. ferner Ste-



Kosmologische Geburt: Celtis 71

Die Verschiebung (um den gewahlten Terminus beizubehalten) zeigt sich,
nahezu plakativ, im Bildprogramm der Ausgabe von 1502, dessen Ausfiihrung
durch Durer und seine Werkstatt merklich gegen die Absichten zurtcktritt, die
der Dichter mit ihm verfolgt. Wie anderen Zeitgenossen auch erscheint Celtis
die pictura als der geeignete Ort, den programmatischen Anspruch seiner
Dichtung hervorzukehren:

ita hic depicta et figurata secundum quattuor aetatum circulos et
hebdomadas (ut Pythagorici tradunt) hominum animos et eorum
corpora contemplabere.s8

Die pictura leistet im visuellen Medium dasselbe wie die figura im rhythmi-
schen — fast dasselbe, denn der Wechsel aus dem hor- in den sichtbaren Bereich
hat seinen Preis, auch wenn das Ziel der Einstimmung, der Enkosmie, dasselbe
bleibt. Kaum zuféllig ist es der, den der Zyklus ohnehin seiner thematischen
Anlage schuldet. Die Gesetze der Visualisierung verlangen nach einem Gegen-
stand, der sowohl universal als auch raumlich begrenzt ist. Jener Kosmos en
miniature, den der Betrachter der ,,Amores* in den vier Holzschnitten entdeckt,
die den einzelnen Bilichern vorangestellt sind, présentiert eine zeitgendssische
,Germania‘, deren Grenzen mit den Randern des Erdkreises zeichenhaft ver-
schwimmen.ss Das wirkt naiv und ist nur konsequent gedacht. Wenn auf der
symbolischen Ebene der Urheber der Dichtung kein anderer ist als Maximilian,
der ,alter Augustus® (was nichts weiter heil3t, als dal sie von der Symbolik
imperialer Entfaltung ihre eigenen Mdglichkeiten borgt), dann nimmt es nicht
wunder, dal} sich der kosmologische Impuls in ihr patriotisch maskiert — in der
auf das Heilige ROmische Reich deutscher Nation abonnierten Bedeutung, die
Celtis und sein Zirkel dem ,amor patriae‘ geben. Die Maskerade verdeckt nicht

phan Fussel, Der EinfluB der italienischen Humanisten auf die zeitgendssischen Darstellun-
gen Kaiser Maximilian I, in: Acta Conv. Neo-Lat. Bononiensis, New York 1985, S. 34-43.

68 Amores, Praefatio, S. 2.

6 Eva Maria Marxer, Text und Illustration bei Sebastian Brant und Konrad Celtis,
Diss. (masch.), Wien 1960, ferner Maria Lanckoronska, Die Holzschnitte zu den ,Amores*
des Konrad Celtis, in: Gutenberg-Jahrbuch 1971, S. 323-337. Der Erdkreis als ,pictura
mundi‘ verweist auf die ,sphaera infinita‘ als Sinnbild der goéttlichen Transzendenz: Joachim
Gauss, Circulus mensurat omnia, in: Zimmermann (Hrsg.), Mensura usw., 2. Halbbd.,
a.a.0., S.450. Gauss erwahnt in dem Zusammenhang die Schedelsche Weltchronik, zu
deren Mitarbeitern Celtis zahlte.



72 Kosmologische Geburt: Celtis

das wahre Gesicht der Poesie. Sie stellt es her, indem sie fal3lich macht, worum
es geht. Die Konturen, die sie ihm verleiht, be- und entgrenzen den Erfahrungs-
horizont des Individuums. Darin liegt die Eigenart der Machtfiktion. Uber die
reale Machtaustibung hinaus stellt sie Beziehungen universeller Art her. Die im
Gefolge der translatio imperii proklamierte Kulturfiktion der translatio artium
bezeichnet de facto das Unterfangen, Zentrum und Peripherie des erfahrbaren
Universums neu zu definieren.

Die vier Holzschnitte, von der Kunstgeschichte wenig beachtet, zeigen dem-
nach, zur Anschaulichkeit herabgestuft, jenes Ganze, das der Doktrin zufolge in
der figura das Wort ergreift.”2 Sie geben Gelegenheit, anhand ihrer Motive zu
erkunden, wie diese Dichtung konzipiert ist — als Praxis zu einer Theorie, die
um die unbestrittene, doch darum nicht minder schwer zu fassende Wahrheits-
fahigkeit von Poesie kreist. An die Wiederkehr der figura im Gedicht gemahnt
der gleichbleibende Bildaufbau. Eingebettet in die vier nach den Himmels-
richtungen bestimmten ,Germaniae Latus‘ sitzt der Dichter seiner von Mal zu
Mal wechselnden Geliebten gegentiber. Uber der Landschaft erscheinen, der

70 O dignum regem, qui nobis cum Romano imperio ut alter Caesar Augustus priscas
nobis artes, Romanas et Graecas litteras cum imperio restituis!“ Praefatio, S. 3. Bezeichnend
ist die Wendung, mit der Celtis das geographische Zentrum des Reiches an die den RGmern
unbekannt gebliebene Elbe verlegt: ,,Eiusque interiora ad inclitum Albim fluvium, cuius
utrasque ripas regiis palatiis at in alveum eius ingentibus iactis molibus Fridericus Saxoniae
dux, imperii Romani elector Musarumqgue nostrarum et studiorum maximus amicus, longe
lateque possidet et qui olim Romanis incognitus erat fluvius, iam felici conversione siderum
in medio quasi corpore imperii pari fama cum tuo Danubio et Rheno ac Rhodano tuo, Tago
et Durio Tiberique floret et pollet. Amores, S. 2 (Praefatio). Der Neuzentrierung geht der
Perspektivismus des Cusanus voraus, der feststellt, dal die Welt ,keine real bezeichnete
Mitte besitzt, aber dem Menschen dennoch Gberall die Illusion des Mittelpunktes gewahrt,
weil der Mensch fahig ist omnia ex se explicare intra regionis suae circulum®. So Gauss,
a.a.0., S. 450. Vgl. Hans Blumenberg, Aspekte der Epochenschwelle: Cusaner und Nolaner,
Frankfurt/M. 1976, S. 67ff. Celtis als Kosmograph: Jacques Ridé, L’image du Germain,
a.a.0., S. 215ff., ders., Un grand projet patriotique: Germania illustrata, in: L’ Humanisme
Allemand, a.a.0., S.99-111. — Elisabeth Rucker, Nurnberger Frihhumanisten und ihre
Beschéftigung mit Geographie. Zur Frage einer Mitarbeit von Hieronymus Miinzer und
Conrad Celtis am Text der Schedelschen Weltchronik, in: Schmitz u.a. (Hrsgg.), Humanis-
mus und Naturwissenschaften, Boppard 1980, S. 181-192. Vgl. Franz Wawrik, Osterreichi-
sche kartographische Leistungen im 15. und 16. Jahrhundert, in: G. Hamann/H. Grdssing
(Hrsgg.), Der Weg der Naturwissenschaft, a.a.O., S. 112.

1 Erwin Panofsky, The Life and Art of Albrecht Direr, Princeton (N. J.) 1971, S. 95.



Kosmologische Geburt: Celtis 73

Jahreszeit entsprechend, Sonne und Mond, vereinzelte Sternbilder und die
Zeichen des Zodiakus.

Nunc autem, rex gloriosissime, serena oramus fronte (ut omnia,
etiam magis exigua, in nostris studiis soles) libros amorum nostro-
rum quattuor suscipe, in quibus Germaniae nostrae, immo tuae
quattuor latera et quibus illa cum collimitiis, gentibus et nationibus
et regnis clausa et circumsaepta est.2

Soweit das vaterlandische Programm. Die pictura zeigt all das ohne Frage.
Dort, wo es notig erscheint, lassen Schriftbdnder keinen Zweifel dartiber auf-
kommen, was das von Detail zu Detail gleitende Auge des Betrachters sieht.
Fir die Lesbarkeit des Ganzen hingegen (eine Lesbarkeit anderer Art) sorgt
eine Skala am oberen Bildrand, das den neun Musen dezidierte ,Novenarium®.
Es enthélt die Elemente jenes herrscherlichen Wissens, aus denen sein Adept
den Stand der Dinge erfahrt.”s Die erste Leiste z&hlt die ,Welt* verbirgenden
Genera auf, neun an der Zahl: Jahreszeiten, Lebensalter, Tageszeiten, Winde,
Temperamente, Tierkreiszeichen, Temperaturen, Elemente und Farben. Die
zweite nennt, von Buch eins bis vier fortschreitend, die Modi, wie sie in der
jeweils herrschenden Konfiguration hervortreten: ,Ver*, ,Pubertas, ,Oriens®,
,Eurus®, ,Sanguis‘, ,Aries‘ usw. Die Zahlenverhéltnisse sind zu beachten. In
der Kombination der Zahlen neun (3 x 3) und vier ergibt sich dem Betrachter
die Einheit der Welt oder der Zusammenhang der irdischen und der himmli-
schen Dinge.

Invenies autem in his nostris de amore libris utriusque, hoc est
terrae et caeli nostri situm et positum, quas artes tu velut alter
Caius lulius Caesar, Hadrianus et Alfonsus calles mirificeque te
his oblectaris. Invenies item anni descripta a nobis tempora et ex

72 Praefatio, S. 2.

3 Zum ,Novenarium‘: Marxer, a.a.0., S. 378. — Astrologie als Herrschaftswissen:
Henri Stierlin, Astrologie und Herrschaft, Frankfurt/M. 1988.

74 Zu Buch eins gehoren: Ver, Pubertas, Oriens, Eurus, Sanguis, Aries, Fervor, Aer,
Violaceus, zu Buch zwei: Estas, Adolescentia, Meridies, Auster, Colera, Cancer, Calor,
Ignis, Purpureus, zu Buch drei: Autumnus, luventus, Occasus, Zephir, Flegma, Libra, Tepor,
Agua, Puniceus, zu Buch vier: Hyems, Senectus, Nox, Boreas, Melancolia, Capricornus,
Torpor, Terra, Lividus.



74 Kosmologische Geburt: Celtis

cardinalibus caeli signis mutationes eius et temperamenta et (ut
natura comparatum est) ingenia suum caelum et terram sequi [...]7

Man mag die welterschlielende Kraft des astrologischen Synkretismus gering-
schétzen. Angesichts der Entwicklung, die das européische Denken seit der
Renaissance genommen hat, gibt es keinen rationalen Grund, es damit anders zu
halten als ein Agrippa von Nettesheim, der notiert: ,,Ich selber habe geschrieben
von dieser Kunst, wiewohl ganz anders, jedoch ebenso abergléubisch und
betrtglich, oder dass ichs sagen mag, wenn ihr wollt, ganz erlogen.“7 Doch
unbestreitbar entfaltet sich in ihm der Weltbezug dieser Poesie. Man irrt, wenn
man ihn relativierend fir einen bloRen Aspekt dieses Bezugs halt, der ihre
Welthaltigkeit nur unwesentlich tangiert. In ihm (und in ihm allein) trifft sich
das Weltwissen der Poesie mit dem der redenden wie der mathematischen
Kinste. Keineswegs zuféllig, sondern deshalb, weil er den Weltzusammenhang
methodisch konsequent als einen auf das Subjekt und seinen Nahbereich
zentrierten Wirkzusammenhang begreift. Einerseits ist das Novenarium eine
mehr oder weniger schlissige Abbreviatur dieses Weltmodells. Andererseits ist
es der Schllssel, der dem Betrachter die Zeichenebene der pictura erschlief3t.
An ihm zeigt sich, was es am anderen zeigt. In seiner Indifferenz setzt es auf
den im voraus verstandigten Betrachter. Wahrend es ihn ins Bild setzt, 1aRt es
den Unbedarften inmitten der Ratlosigkeit allein, in die es ihn durch seine
Gegenwart stlrzt.

Auf der Zeichenebene der pictura enthlllt sich diese Differenz des AuRer-
dem-Wissen- und des Im-Wissen-Seins rasch als das Thema der Holzschnitte
zu den ersten beiden Bichern ,,Amores®. Nichts bekraftigt den Entwurfcharak-
ter von Celtis’ Dichtung mehr als die Tatsache, dal sie den Schritt vom Nicht-
wissen zum Wissen und damit das Verstandigtsein selbst, aus dem heraus
Poesie erst denkbar erscheint, zum Thema erhebt. Sie beginnt mit der Frage,
welche Geistesverfassung die Mdglichkeit von Dichtung sowohl enthélt als
auch verhindert. Blatt eins (,Germaniae Latus Orientale‘) gibt darauf Antwort.
In seinem unteren Drittel sieht man die Universitatsstadt Krakau, eines der

5 Praefatio, S. 2. Zum Sternenglauben in den ,,Amores* s. Felicitas Pindter, Die Lyrik
des Conrad Celtis, Diss. (masch.), Wien 1930, S. 144ff.

76 Agrippa von Nettesheim, Die Eitelkeit und Unsicherheit der Wissenschaften, und
die Verteidigungsschrift, herausgegeben von Fritz Mauthner, Erster Band, Miinchen 1913,
S. 73.



Kosmologische Geburt: Celtis 75

Zentren naturphilosophischer Gelehrsamkeit im ausgehenden 15. Jahrhundert,
durchflossen von der Weichsel, der, links im Bild, drei Knaben entsteigen. Der
erste hat fast das Ufer erreicht und wirft die Arme empor. Ein Dreieck bedeckt
seine Brust — unverkennbare Anspielung auf das erfolgreich absolvierte Tri-
vium. Ergéanzt wird die Gruppe durch vier am Ufer, das heif3t, zu ihren Haupten
tanzende Méadchen. Die vier Kiinste des Quadriviums sind eben die, in welche
sich das Harmoniewissen der Poesie auseinanderlegt. So Uberrascht es nicht,
auf gleicher Hohe, diesmal rechts im Bild, den jugendlichen Dichter zu sehen.
Er spielt, im Bade sitzend, die Harfe; die Geliebte reicht ihm den Apfel. Den
artes liberales halt er den Ricken zugewandt. Sinnféllig bekundet sich darin
seine Hinwendung zur ,vita voluptaria‘. Doch was so eindeutig scheint, ist es
keineswegs. Der Kranz, den der Dichter tragt, korrespondiert den Kranzen der
Médchen. Das bis an seine Schenkel reichende Wasser verbindet ihn zwar mit
der Geliebten, aber auch das Motiv der im Fluf? badenden Knaben kehrt damit
wieder. Eine verschwiegene coincidentia oppositorum bestimmt den Bildauf-
bau. Den deutlichsten Ausdruck findet sie darin, daR das Bad, diese Stétte der
Lust, ebenfalls die Form eines Quadrats besitzt. Die mathematischen Kiinste
des Quadriviums enthalten — wenngleich verstellt — auch das Wissen um die
sichtbare Welt, deren Oberfldche die Begehrlichkeit des Dichters reizt. Dem-
gegenuiber entstammt die vita voluptaria, als tatige Leugnung des Weltsinns,
dem Drang des Individuums, sich der Welt zu verbinden. Es ist seine Reaktion
auf die Fremdheit eines erst anzueignenden Wissens, Uber das es noch nicht
verfugt und von dem es sich deshalb nach Belieben abwenden kann.?

Auf dem zweiten Blatt (,Germaniae Latus Meridionale‘) finden sich, eben-
falls im oberen Drittel, doch diesmal die Mitte einnehmend, der Dichter und
seine Geliebte in einem ummauerten Garten, zu dessen beiden Seiten die Flisse
Aenos (Inn) und Licus (Lech) vor dem Alpenhintergrund zum Bildrand hin
abwarts flielen.”s Die Stadt im unteren Drittel, Regensburg, wird, anders als
vorher Krakau, durch die breit stromende Donau nicht geteilt, sondern liegt am
oberen (vom Betrachter aus jenseitigen) Ufer, von dem aus eine bewehrte
Bricke in den unteren, diesseitigen Bildteil fiihrt. Das Muhlrad neben der
Briicke, durch ein auffalliges Speichenkreuz ausgezeichnet, nimmt das Motiv

7 Auf die Bedeutung des Motivs der ,vita voluptaria® im Zusammenhang mit Durers
»Philosophia“ macht Wuttke aufmerksam, a.a.O., S. 14f.

7 Vgl. Johannes Cochlaeus, Brevis Germanie Descriptio (1512), hrsg., Ubers. und
komm. von Karl Langosch, Darmstadt 31976 (unveranderte Auflage).



76 Kosmologische Geburt: Celtis

der Vierzahl, nun integriert in die Kreisform, wieder auf. Die Kombination
kehrt rechts unten im Bild, reicher ausgeschmdckt, in der Darstellung des Fich-
telgebirges wieder. Kreisformig umschliel3t das Gebirge den See und entlaf3t
seine Flusse in die vier Himmelsrichtungen — ein anschaulich-geographisches
Bild jener Neuausrichtung der Welt, die das bisher Abseitige ins Zentrum der
Darstellung holt. Seine volistdndige Ausfaltung erfahrt das Kreismotiv aller-
dings in Verbindung mit der Figur des Laute spielenden Dichters. Inmitten
eines kreisrunden, nach links sich 6ffnenden Gemauers sitzt er an einem runden
Tisch, auf dem ein gleichfalls kreisrunder Pokal steht, ihm rechts gegeniber die
Geliebte, zwischen ihnen, an der Frontseite des Tisches stehend, eine dienende
weibliche Figur.

Die Stellung der Personen gegeneinander verdient Aufmerksamkeit. Die
Gestalt der Geliebten ruht in sich, ihre Hande liegen gekreuzt auf der Tisch-
kante, so dal3 die Arme, zusammen mit der Schulterpartie, eine geschlossene
Figur bilden. Anders der Dichter: Er halt die Laute so, dal ihr Griff auf die Ge-
liebte weist. Die dritte Person wendet das Gesicht gleichfalls der Geliebten zu.
Sie tragt einen Stab mit einer Kugel in der rechten Hand. Das triadische
Schema, durchgefiihrt sowohl im Motiv der konzentrischen Kreise als auch der
Figurentrias, an der man unschwer die Momente des In-sich-Ruhens oder der
Einheit, der ausgehenden und der zurlickkehrenden Bewegung identifizieren
kann, présentiert die spekulative Grundidee des Renaissanceplatonismus in
anschaulicher Weise als den Inhalt der vita contemplativa, der sich der Dichter,
durch die umgebende Mauer gegen die Weltverhaltnisse abgeschirmt, inzwi-
schen verschrieben hat. Die Verbindung von Kreis und Kreuz im unteren Bild-
bereich flgt das gelehrte Wissen der weltorientierten Kinste und die spekula-
tive Denkbewegung symbolisch ineinander. In ihr rundet sich das Weltwissen
und wird sich selber durchsichtig.?

Dreieck und Quadrat, Kreis und Kreuz sind die geometrischen Figuren, die
auf der Zeichenebene der pictura zusammentreten, um die Formen des sich

79 Die Geliebte des zweiten Buches, Elsula Alpina, erinnert an den Namen der Hure
Elicia aus der ,,Celestina“ des Fernando de Rojas (erstmals wohl 1499): ,,Die Vermutung
liegt [...] nahe, daR dieser Name vom Griechischen abzuleiten ist: elikia, ,Lebensalter*, auch
u.a. ,heiratsfahiges Alter*.” Henk de Vries, Zahlenbau in Spanischer Dichtung, in: Zimmer-
mann (Hrsg.), Mensura etc., 2. Halbbd., Berlin-New York 1984, S. 430. ,,Die Verwandt-
schaft mit dem Correlativum elikos ,so grof} wie* macht elikia fast zum Synonym von
,Modul*.” ebd.



Kosmologische Geburt: Celtis 77

verfehlenden und des gelingenden Wissens zu beschreiben. Die pictura erweist
sich damit als geometrische Darstellung der Zahlen drei und vier, und zwar in
wechselnder Kombination. Offensichtlich bezeichnet das Nebeneinander von
Dreieck und Quadrat und damit die Zahl der sieben (3 + 4) freien Klnste das
sich opak bleibende, das Ineinander von Kreis und Kreuz (3 x 4) hingegen das
sich wissende Wissen.& Das erinnert daran, dal} das elegische VersmaR der
»~Amores*“ mit seinen vier charakteristischen Halbversen ein gleichartiges Zah-
lenverhaltnis zugrundelegt. Die wiederkehrende Sequenz von drei mal vier
Einheiten (pedes) ist das metrische Analogon des sich drehenden Rades mit den
vier Speichen. Nimmt man hinzu, dal? der Hexameter seinen Figurenreichtum
aus dem (nach Maligabe gewisser Regeln) freien Wechsel zwischen drei
verschiedenen VersfliRen erzeugt,s: dann liegt es nahe, sich des Zahlenschemas
zu erinnern, das dem Novenarium zugrundeliegt. Das Simultanbild zeigt, was in
der metrischen Sukzession vorgeht.

In der Elegie I, 2 gesteht der Dichter einem Freund, die Liebe habe ihn un-
fahig zur Poesie gemacht: ,,se amore captum Musis Heliconiis intendere non
posse.“s2 Der Grund liegt auf der Hand:

Sed feror in praeceps nulla medicabilis arte,
Nec me consiliis quisque levare potest;

Non Plato, non Socrates, Latiae nec turba sophiae,
Nec dea, quae summo vertice nata lovis.

Sic me saevus amor rapit et scelerata libido [...]8s

I, 2 ,,Ad se ipsum* greift das Thema wieder auf. Diesmal (er steht in einem
neuen Lebensjahrzehnt) ist ,Celtis® entschlossen, bei der Philosophie Zuflucht
vor den ,femineae artes* zu finden. Das geschieht so, dal} er sein erworbenes
Wissen befragt und es auf diesem Weg einer Unwissenheit tberfihrt, die
prinzipiell jede Gelehrsamkeit Ubersteigt:

8 Die Zahl der Planeten betrdgt (wie die der freien Kinste) sieben, die der Tierkreis-
zeichen zwolf. Das Arkanwissen der Astrologie geht tiber das Wissen der Schulkiinste hin-
aus, weil es AufschlufR tiber das Wirken der gottlichen Kraft verspricht,

81 Spondeus, Dactylus, Trochaeus: Ars, fol. 5V. Fir den Pentameter veranschlagt die
,Ars® funf ,pedes*: Dactylus, Spondeus, Jambus, Anapaest und Tribrachus: fol. 5.

82 Ad Nicolaum Gelonum se amore captum Musis Heliconiis intendere non posse.*
Amores, S. 9f.

8 a.a.0o.,S.10.



78 Kosmologische Geburt: Celtis

Liberum in aetherios animum modo ferre meatus
Astrorumque vias prendere mente iuvat.
Quis deus hanc molem tanta vertigine verset?
Cur septem adversa iusserit ire via,
Ut nunc aestivum Cancri nitantur in axem
Et modo regna petant, quae Capricornus habet,
Nuncque retrocedunt et nunc directa feruntur,
Nunc stant exigua desidiosa mora?
An ne chaos varias hac induit arte figuras
Et renovent species corpora prima suas,
Quaque suas facies totiens natura reformat
Cunctague mutantur, quae vagus orbis habet?
Quis numerus stellis [...] etc.84

Zweifellos gibt der Demiurgenmythos, wie ihn die dritte Frage (,an ne‘) an-
satzweise zur Sprache bringt, Antwort auf die vorhergehenden Fragen nach
dem Urheber der Himmelsbewegung (,quis deus*) sowie nach der Ursache oder
dem Telos dieser Bewegung (,cur®). Zweifellos gibt er nicht irgendeine,
sondern die philosophische Antwort, die zugleich (anders als Aristoteles’
Theorie des ,ersten Bewegers*®) als Allegorie verstanden werden darf, da sie den
Bereich bildlichen Vorstellens nicht Gberschreitet. Als Erzahlung vom Ur-
sprung des Kosmos gibt sie Auskunft dartiber, wie die Himmelserscheinungen
auf die flichtigen Phanomene der irdischen Erfahrungswelt zu beziehen sind.
Nach Celtis’ Verstandnis schliet sie die Erfahrungswelt damit an die Formen
mathematischer Anschauung an, die der Anblick des Sternenhimmels in
Kenntnis der Zyklen und Epizyklen der ptoleméischen Theorie gewahrt.ss Die
Intention dieses Fragens geht dahin, den Fragenden aus den Verstrickungen des
unverstandenen Daseins zu l6sen.ss Mit der Auskunft, die der Mythos erteilt,
waére sie demnach gut beraten. Sie ware es, wenn dieser nicht fragend in den
Sog eines Zweifels geriete, aus dem er einerseits unversehrt hervorgeht, da er

8 a.a.0., S. 32

8 \Vgl. die Einleitung zur ,,Germania“ des Tacitus: C(onradi) C(eltis) de situ et
morib(us) Germaniae addit(i)o(n)es Fabula Demogorgonis de creat(i)o(n)e m(un)di p(rae)-
fat(i)o, in: Opuscvla, edidit Kurt Adel, Lipsiae MCMLXVI, S. 55ff. Ferner etwa die Ode an
Sigismund Fusilius.

8 Vers 1-8.



Kosmologische Geburt: Celtis 79

die einzig mogliche Antwort bereithalt, dem er sich andererseits nicht entziehen
kann, weil er der Skepsis nicht standzuhalten vermag, die der Zweifel, einmal
ausgesprochen, gegen jede mdgliche Antwort kehrt.

Man mu an dem ,an ne‘ jenes Zittern registrieren, das die Erprobung des
philosophischen Mythos begleitet. Es hieRe den Fragegestus verkennen, sahe
man in ihm einen Gestus des objektiven Prifens, das sich die Entscheidung
zwischen verschiedenen denkbaren Losungen vorbehélt. Der Demiurgenmythos
ist in Wirklichkeit konkurrenzlos, weil er, allegorisch gelesen, die Wissensform
der operativen, auf Zahl und Figur basierenden artes dem Erfragten suppliziert.
Der Demiurg als ,primus artifex* tbt sich, indem er aus dem Chaos das Geord-
nete schafft, in einem dem Geschopf zwar unzuganglichen, gleichwohl dem
Begriff der ,ars‘ unterliegende Tun: Die Mathematik ist die im Aufbau des Uni-
versums vernehmbare Sprache Gottes. Dennoch wird die Frage dadurch nicht
erledigt. Letztlich zielt sie auf den Realitdtsgehalt des Mythos. In dieser
Hinsicht gibt die allegorische Lesart keine Antwort. Eher stellt sie die Mdglich-
keit der Allegorese zur Disposition. Die vernlnftige Auslegung schafft das
Argernis nicht aus der Welt, das der Verstand an den Erzeugnissen der Ein-
bildungskraft nimmt. Die Realitatsforderung, gegen den Ursprungsmythos
gewandt, der doch gerade erklaren soll, was es mit der Realitat auf sich hat, ist,
recht verstanden, der VVorbote der auf Empirie gerichteten Rationalitat, deren
Anspriche die Poesie in Zukunft weder zurlickweisen noch erfillen kann.
Ersteres nicht, weil sie damit nur die Kritik vollstrecken wirde, die jene an
ihren Erdichtungen bt, letzteres nicht, weil sie sich damit aufgeben wirde. Ihr
Ausweg besteht, paradox gesprochen, darin, daR sie sich von der Verstandes-
kultur die Regeln diktieren 1aRt, nach denen sie sich Schritt flr Schritt als deren
Gegenspielerin etabliert. Cum grano salis befindet sich der Dichter der Elegie
bereits auf diesem Weg. Poesie, so 1aRt sich die Selbstbefragung zwanglos ver-
stehen, ist nicht Mythos, sondern Mythenbefragung, und zwar durch eine
Instanz, vor der die Antworten, die der Mythos zu geben imstande ist, von
vornherein zu kurz greifen. Auch ihre ,vernlinftige* Auslegung kann daran
nichts andern. Im Gegenteil: Was daran verniinftig genannt zu werden verdient,
ist eine Denkform, die durch die Realitatsforderung (die wenige Jahrzehnte
spater einen Galilei zum Fernrohr greifen 1aRt, um nachzusehen, wie das
Weltall wirklich beschaffen sei) selbst in Mitleidenschaft gezogen wird. Der
kosmographische Ehrgeiz, den Celtis in den ,,Amores* an den Tag legt, wére
ohne den Drang, zu berichten, was der Autor mit eigenen Augen gesehen hat,
nur unvollstandig erfaldt. In dieser unausgesprochenen Wendung gegen das
berufene Vorbild Apuleius (dem zufolge es darauf ankommt, die Welt ,mit den



80 Kosmologische Geburt: Celtis

Augen des Geistes* zu sehen) liegt die Tendenz, die Celtis als Zeitgenossen der
grolRen Entdeckungen ausweist.s” Der Wunsch, die Welt neu zu zentrieren, ent-
hélt einen nicht zu vernachléassigenden Beigeschmack von Empirie.

Gleichwohl wére es Ubereilt, die Dichterpose der Elegie als MiRtrauen gegen
die spekulative Denkform zu deuten. Eher sollte man sagen, dal} sie die Resul-
tate (wenn von solchen gesprochen werden kann) dieses Denkens unbewulit
den vollig fruchtlosen Muhen des Verstandes ausliefert, sie grtibelnd der nattr-
lichen Erfahrung zugéanglich zu machen — unbewuft deshalb, weil die Pose sich
im anderen Fall selbst negierte. Das darf offenbar nicht sein. Das Scheitern der
kreisenden Anstrengung, zu verstehen, was nur geschaut werden kann, mindet
gegen Ende des Monologs in die vertraute Maxime, der zufolge der menschli-
che Verstand nicht hinreicht, die Wahrheit zu fassen. Diese Maxime formuliert
jetzt und in Zukunft das argumentative Minimum, wenn es darum geht, der
Poesie die Zumutungen der Ratio vom Leib zu halten. Dies ungeachtet der Tat-
sache, daB, genaugenommen, sie es ist, die der Poesie jenen griblerischen
Zwischenbereich ert6ffnet, in dem diese das mythische Denken ineins suspen-
diert und gemaR den wechselnden Normen desjenigen Denkens, das sich an der
Zeit weil}, dennoch immer gegenwartig hélt. Flr diesmal reit Amor damit den
Dichter aus dem Zustand der Nachdenklichkeit, um ihn dem Leben zurtickzu-
geben. Auch das spricht fur sich. Der unbezweifelbare Gott birgt fur die
Unauslotbarkeit des Mythos.

Doch das alles spielt noch immer an der Oberflache des Textes. Wenn der
Mythos in seinen denkbaren Auslegungen keine zureichende Antwort auf die
ersten Fragen zu geben vermag, er vielmehr selbst in den Sog dieses Fragens
gerat, dann kommt es offensichtlich darauf an, die Denkbewegung selbst zu er-
fassen, die durch das schweifende Nachdenken Uber die den Horizont der Er-
fahrung Ubersteigenden Dinge in Gang gesetzt wird. Die Frage ,Welcher Gott?*
wird durch den suspendierten, als Antwort untauglichen Mythos unweigerlich
ein weiteres Mal aufgerufen. Zwar nicht in der Bedeutung ,Wenn nicht dieser,
welcher andere sonst?‘, wohl aber, da die Erfindung des Demiurgen die Flle

87 ,,Nam cum homines mundum eiusque penetralia corpore adire non possent, ut
terreno domicilio illas regiones inspicerent; philosophiam ducem nacti eiusque inventis
imbuti animo peregrinari ausi sunt per coeli plagas [...] facimilleque ea de quibus origo eius
est, anima divinis suis oculis aspexit [et] agnovit, aliis etiam eius scientiam tradidit®. Lucius
Apuleius, De Mundo, Opera Omnia Il, hrsg. v. G. F. Hildebrand, Hildesheim 1968, S. 336f.
Val. Celtis’ ,,Epitoma®, Opuscula, S. 3ff.



Kosmologische Geburt: Celtis 81

maoglicher Antworten von vornherein erschopft, als ein Forschen nach weiteren,
den Schopferaspekt tberschreitenden Attributen, in denen die Gottheit als diese
dem Verstand Uberhaupt erst greifbar wirde. Das heildt, die zweite Frage,
warum sich die Himmelskorper so und nicht anders bewegen, enthillt die
Grundlosigkeit der ersten, indem sie auf den Grund des Fragens zuriicklenkt
und damit auf die urspriingliche Leistung des Mythos. Die Frage nach dem
Zweck des Soseins der Dinge setzt das durch gottlichen Willen geordnete Uni-
versum voraus. Die absichtsvoll wiederkehrenden Fragepartikeln ,wer* oder
,was‘, ,warum*, ,ob wirklich* erzeugen das Rad mythisch-metaphysischer Vor-
stellungen und drehen es, einander die Antwort versagend, weiter. In ihnen
(und den durch sie induzierten, nicht zufallig sich einstellenden Fragen) erkennt
die belehrte Unwissenheit des Lesers die Gegenwart des Gesuchten, das (wie
sollte es anders sein) Mysterium der Dreizahl.ss

Bevor allerdings das Eingreifen Amors der Situation ein Ende macht, voll-
zieht sich im Fortgang des Monologs der Umschlag vom Nichtwissen zum
Wissen. Eine scherzhafte Abschweifung leitet den Sujetwechsel ein, der den
Wandel bewirkt. Wahrend bisher von den ersten (und letzten) Dingen die Rede
war, kommt jetzt, zurlickgebunden an den kosmogonischen Mythos, die Gegen-
wart der kosmischen Abl&ufe in den Blick.

An fuerit melius corpus formasse Gigantis
Et non Pygmaei membra dedisse brevis?
Corpore tam parvo nequit exercere vigorem
Atgue animus vires nescit habere suas,
Quattuor ut magnus genitalia corpora mundus
Contineat propriis consociata locis,
Quae sua confuso miscent vaga semina motu,
Temperat ut virtus illa superna poli.
Hinc variae gentes linguaeque et sparsa per orbem
Flumina, quae celsis montibus orta cadunt,
Inter quos surgit quadrifluvialibus undis,
Qui caput Hercynii dicitur esse iugi,
Pinifer, hinc Boemos qui tangit et inde Turogos

88 De numeri dignitate plurima apud Cusanum®: Beatus Rhenanus, zitiert nach Adel,
a.a.0., S. 75.



82 Kosmologische Geburt: Celtis

Et Francos, Bavari et ditia rura soli.s®

In gedrangter Form enthalten die Verse das Bild der Welt, als dessen Ausfal-
tung jedes positive Wissen verstanden werden soll. Die vier ,genitalia corpora‘
entsprechen den leitenden Zeichen oder Gottheiten des Zodiakus. Celtis’
»Fabula Demogorgonis* fihrt sie analog zu den Angaben des Novenariums auf:
Vervex, Libra, Caper, Cancer. Im Zusammenspiel mit den irdischen Elementen
- ,[i]nfusa virtute nova“ — erzeugen sie die beseelte Natur und die Gesetzlich-
keit ihres den Jahreszeiten folgenden Werdens und Vergehens.s

Vor allem aber untersteht ihnen die Erkenntnisféhigkeit des Menschen. Dem
Zyklus der Lebensalter folgen die vier Temperamente und mit ihnen die For-
men der Weltwahrnenmung und -anschauung oder Befindlichkeiten, durch die
vermittelt der einzelne sein In-der-Welt-Sein (und folglich ,Welt‘) erfahrt. Wie
die Dichtung zeigt, begleitet das Wissen um diese Formen und ihren Wechsel
die Weltwahrnehmung des Individuums und befahigt es, den ihm in der Welt
jeweils zukommenden Platz zu bestimmen.st Wer lange genug lebt, dem bleibt
nichts WiRbares fremd — der Gang der Gestirne fiihrt es (oder sein Analogon)
ihm zu und nimmt es mit sich fort. Aber natiirlich bleibt das sich gesetzmaRig
realisierende Wissen unwissend, solange es von dem Nichtwissen nichts weil3,
auf dem es aufruht. Aus dieser Zweideutigkeit erhalt die Liebesthematik der
»~Amores*, so wie der Verfasser sie in der Vorrede erldutert und wie sie die
scheinbar endlos das Motiv der treulosen Geliebten variierende Episodenfolge
dem unbefangenen Leser darbietet, ihre hintergriindige Bedeutung. Einmal ist
der ,honestus amor*, von dem die VVorrede handelt,

quo caelum, terra omniaque natura constantia quodam favore et
tacito consenso se misceri, iungi maritarique cupiunt [...],%2

identisch mit dem Zeugungsprinzip, das in den kosmischen Krafte am Werk ist,
als die erste Emanation der Instanz, die unnennbar inmitten der Erscheinungen

8  Amores, S. 33.

% Opuscula, S.56. Vgl. Rosemarie Fullner, Natur und Antike. Untersuchungen zu
Dichtung, Religion und Bildungsprogramm des Conrad Celtis, Diss. (masch.), Gottingen
1956, S. 41ff.

% Vgl I, 12, Vers 15-30 u.a.

92 Praefatio, S. 3.



Kosmologische Geburt: Celtis 83

ruht. Dann wieder ist er der ,occultus appetitus‘, der die Menschen zueinander
treibt und sie in der geliebten Person den Namenlosen suchen heifst. Die
ostinate Klage des Liebenden (ber die Unbestdndigkeit der Geliebten vertritt
die elegische Fassung dieses Motivs. Das Bild der sich entziehenden Geliebten
steht flr den, der in allen Erscheinungen anwesend ist und sich in allen ent-
zieht.ss Aus dem Blickwinkel der Liebestheorie ist das Rad mit den vier
Speichen gleichbedeutend mit dem Rad der Metamorphosen, der wechselnden
Gestaltungen, in denen das Gottliche den Elementen beiwohnt, um den fort-
laufenden Nexus der Erscheinungen zu zeugen. Und es meint zugleich das
Bewegungsprinzip der Poesie, die in den Erscheinungen dem nachspurt, was
ihnen vorausliegt, da sie selbst zu den Erscheinungsformen gehort, in denen
sich jener obskure ,appetitus® des Geistes zu Wort meldet, der sich an keiner
Erscheinung ersattigt.s

Damit stellt sich erneut die Frage nach der Funktion der patriotischen Mas-
kerade. Man konnte meinen, der vaterldndische Prospekt der ,,Amores* ent-
puppe sich in der lyrischen Durchfihrung als ein nebensachliches oder sogar
blindes Motiv. Da die Poesie ihre wesentlichen Impulse dem Ungenligen des

93 1, 8 (im heroischen Metrum) versammelt im Bild der ,semine divino* gezeugten

Geliebten sdmtliche Topoi der ,hohen® Liebe:

,» 1€ riguis nuper qualem conspeximus hortis,

Dum liquidis soliis tua corpora pulchra lavares;

Candida formosae superabas membra Dianae

[...]

Non ego consueto mortalibus uror amore

Tecum et in internas desaevit flamma medullas

Visceribus congesta meis.Ceu turbidus ignis

Dum furit et flabris longe impellentibus euri

Corripit aestivos stipulis crepitantibus agros

Et vagus aetherium fumus subducit Olympum:

[...] etc.
Auch hier ist Zahlenkomposition im Spiel: das ,carmen heroicum* bildet die Mitte des ersten
Buches, die Verse 32f. ,Non ego consueto mortalibus uror amore [...]* enthalten — im Wort-
sinn, denn das Gedicht besteht aus insgesamt 24 Versen — die zentrale Aussage des ersten
Zyklus, a.a.0., S. 18.

9 Hinc illi crebri de amore in hominum conviviis et colloquiis et contuberniis ser-
mones, hinc illi sales et dicteria, facetiae et scommata [...] hinc illa epithalamia et nuptialia
carmina, hinc ille vocum concentus et musicalium instrumentorum modulamina“, a.a.O.,
S. 4 (Praefatio).



84 Kosmologische Geburt: Celtis

Individuums an der Erscheinungswelt verdankt, sind Fragen der Geographie
von vornherein solche minderen Gewichts — an diesem Widerspruch krankelt,
flr den Leser mit H&anden zu greifen, die Anlage der ,,Amores*. Anders steht es
um das Problem des Anfangs; soweit das patriotische Motiv mit ihm umgeht,
ist es alles andere als nebenséchlich. An seiner Behandlung zeigt sich demnach,
falls Uberhaupt, auf welche Weise sich der Eintritt des Dichters in den Stand
des produktiven Wissens vollzieht und wie er selbst ihn erfdhrt. Die Schilde-
rung, die der Dichter in I, 3 von der Berufung zu seinem Werk gibt, zieht ihren
Reiz nicht zuletzt aus dem Umstand, dal3 der Dichter wohl berichtet, aber noch
nicht begreift. Der Leser sieht sich daher schon durch die Machart des Textes in
die Notwendigkeit versetzt, zwei Verstehenslinien im Blick zu behalten. Die
eine folgt der noch unreifen Auffassung des Protagonisten, die andere geht den
Hinweisen nach, in denen sich der erst aus dem fertigen Werk zu erschliel3ende
Sinn des Geschehens ankiindigt, der aber in den Sternen bereits beschlossen
liegt:

Tempus erat, pluvio dum Phoebus surgit in austro
Phrixeaeque petit sidera blandus ovis,

luppiter ad gremium sese cum Virginis almum
Suscipit, ut prolem proferat illa novam,

Et novus in verno pubescit tempore mundus®s

UnUbersenhbar ist der Parallelismus der VVorgange oben und unten:

lamque Amor ad coitus properat stimulatque Cupido
Eiaculans tacitas sole calente faces.

Ipse peregrinas cupiens tum visere terras
Regna malis avibus Celtis Eoa peto,

Exercet vacuos ubi crudus Sarmata campos
Et male compositis incolit arva casis

Quaque suis vastis cum cornibus explicat undas
Vistula, Teutonicis qui modo plagis.

Ventum erat ad collem, quo regia tecta videntur
Et surgit muris Croca superba suis.

%  Vers 1-5, S. 10.
% Vers 9-18, S. 10f.



Kosmologische Geburt: Celtis 85

Krakau (die Episode spielt, wie es das Schema verlangt, ,im Osten‘) bezeichnet,
aufs kosmographische Ganze der ,,Amores“ gesehen, die Peripherie des zivili-
sierten Erdkreises: den Ort, an dem das Studium seinen weltabgewandten Gang
geht, wahrend das Individuum die Aussicht auf Landschaften jenseits aller
Kultur lockt, Landschaften einer ins Phantasmagorische schweifenden WiR-
begier. Es ist die Urszene des poetisch motivierten Erkenntnisstrebens. Das
Grundmotiv der peregrinatio, die Welt mit eigenen Augen sehen zu wollen,
bereichert das urspriingliche Wissen des Dichters erfolgreich um die Kompo-
nente der Anschauung. Mit ihr mul} es sich verbinden, soll es nicht den Antrieb
der sich an keinem Gegenstand erschdopfenden Wiltbegier verlieren. Diesem auf
das Niegesehene oder -beschriebene gehenden Begehren gebietet die Doppel-
gottheit Jupiter-Apoll in einer das Burleske streifenden Szene Einhalt. Ein auf-
ziehendes Gewitter 1aRt das Pferd scheuen und Celtis zu Boden stiirzen:

Ter stupefactus equus submisit sessile tergum,
Ungula constiterat terque quaterque solo

[...]¥
Hilfeheischend sich an Jupiter wendend bekennt der Dichter seine Verfehlung:

Gloria, fama, decus, virtus genialis abire
Me patria atque alias cogit adire plagas.®

Das Motiv der Hemmung (oder des ,von oben‘ Gehemmtwerdens) erscheint
in Celtis’ Werken schon friher. In der Demiurgenfabel erldutert er, die retro-
grade Planetenbewegung hemme den ungemessenen Fortgang der Zeiten und
Dinge und erlege ihm so die zyklische Struktur auf, in der die Schicksale sich
wiederkehrend erfillen.®s Dieses universale Motiv ist mit im Spiel, wenn die
Gottheit den ins Ungemessene gehenden Ehrgeiz des Anféngers stoppt. Erst
wenn die peregrinatio des Dichters sich an die alles irdische Geschehen regeln-
den Gesetze anschlielt und damit zum singuléren Gegenstlick jener kosmischen
Bewegung wird, kann sie den ihr zugedachten Zweck erfillen. Das Aufstamp-
fen des Pferdes ,terque quaterque‘ hat daher einen doppelten Sinn. Flrs erste

97 Vers 33f., S. 11.
%8 Vers 43f., ebd.
9%  Opuscula, S. 56 (Vers 48-55).



86 Kosmologische Geburt: Celtis

enthélt es die aktuelle Mahnung, das Studium der sieben Kiinste nicht zu
vernachlassigen. Des weiteren deutet es auf das Wissen voraus, in dem der
,appetitus® sein eigenes Wesen erkennt und zur Sprache der Poesie findet — ein
Wissen, das die eigene Jugend dem Dichter bis auf weiteres vorenthalt.:oo

Fir den Augenblick rettet er sich durch einen Akt patriotischer Umkehr aus
dem Konflikt. Dieser Moment lebt ganz aus der Metaphorik des In-die-Fremde-
Gehens und der Verirrung und l&dt, so betrachtet, dazu ein, die Geschichte (den
Damaskusbericht des angehenden Poeten) als die Fabel zu lesen, die, hierin
dem Demiurgenmythos verwandt, die Mdglichkeiten anschaulicher Rede aus-
reizt. Als Grenzfabel handelt sie von der Belehnung des Dichters mit seinem
Gegenstand. Es ist der Gegenstand, den er beherrscht, weil er der seine ist,
bevor er ihn dazu macht. Die Verfehlung, die im Aufsuchen der Fremde (des
nicht vom Schicksal Zugemessenen) liegt — ,alias adire plagas‘ — ist rasch
korrigiert. Der von Apoll ausgehende Auftrag, das Vaterland — ,patriae fines
quattuor® — zu singen, kann nur deshalb seine Kraft entfalten, weil er fast von
selbst dem Dilemma entspringt, wie die Rhetorik des Eigenen und des Fremden
es aufbereitet. Er weist, um die Metapher der peregrinatio in den ihr geblhren-
den Stand zu setzen, den dritten Weg zwischen den Irrwegen eines selbstgentig-
samen Studiums, das die Welt mit den Augen anderer zu sehen lehrt, und dem
ungeziigelten Ausbruch aus dem umhegten akademischen Zirkel. Beides sind
Arten des Fremdseins beziehungsweise Sichfremdbleibens jenseits der eigenen
Maoglichkeiten. Der einzige Boden unter den FufRen, den der peregrinus sein
eigen nennen kann, ist das Vaterland: da ideeller Natur, 1883t es sich mihelos in
der Vorstellung reklamieren. Der ,conspectus patriae‘ ist also gewissermalien
Besitztitel und Besitzergreifung in einem.

Eine weitere Deutung nétigt sich auf. Sieht man in Apoll den Musenfirsten
des wiedererstandenen augusteischen Zeitalters, dann liegt es nahe, im sich ver-
hillenden Jupiter tonans den Herrscheraspekt des Imperators zu erkennen. Die
Macht vernichtet den Dichter und sie erschafft ihn neu. Sie vernichtet ihn, um
ihn zu erschaffen, nicht ohne ihm ein Mehr des Ruhmes in Aussicht zu stellen,
auf den er sich bereits geeicht weil3. Die Selbstkritik des Dichters gerat so zur
Geste der Unterwerfung. Die Poesie folgt der Macht — vornehmlich deshalb,
weil sie nur in ihrem Gefolge die VVoraussetzungen zu ihrer Entfaltung findet.
Das gilt nicht nur im nicht zu unterschlagenden materiellen Verstand, sondern
auch im geistigen. Denn erst ihre nattrliche Anfalligkeit fur die Machtsymbolik

100 Vgl 1,12.



Kosmologische Geburt: Celtis 87

erlaubt es ihr, den irdischen Gang der Dinge auf das kosmische Geschehen zu
beziehen und es damit zum Sprechen zu bringen. Diese Anfélligkeit kommt
nicht von ungeféhr. Sie entstammt dem Anspruch, selbst Uber eine Macht zu
verfligen, die unwiderstehlich zu wirken verspricht, wenn und soweit sie dem
Zufallstreffer entsagt. Die Unterwerfungsgeste der Poesie setzt auf der anderen
Seite eine Macht gleichen Ursprungs voraus. Deren Vertreter fihrt sie damit in
Versuchung, dal} sie sich ihnen als ein Helfer andient, der besser als sie selbst
den Zweck ihres Handelns zu bestimmen weil}. Notwendig ruft sie damit ein
Verhaltnis wechselseitiger Enttduschung ins Dasein.

5. Im Spiegel des Nichtanderen

Es ware verkehrt, den Anteil des Zufalls an der Tatsache, daR die ,,Propositio-
nes“ der Cusanusschrift tber das Nichtandere erstmals zusammen mit Celtis’
»,Carmen saeculare® 1500/01 in den Druck gingen,t nicht in Rechnung zu
stellen — verkehrt vor allem deshalb, weil gerade der bedingte Zufallscharakter
der Konjunktion, in die beide Schriften durch eine druckgeschichtliche Kaprice
getreten sind, es erlaubt, wenigstens ein Stlick weit in der fir jeden Leser spur-
baren Fremdheit, die sie gegeneinander wahren, den Anfangen der Differen-
zierung von Lyrik und Prosa nachzugehen. Die Erfindung der Poesie aus den
allmahlich verfallenden Optionen der sich neu Uber sich verstdndigenden Ratio
verleiht diesem Prozel? seine urspringliche Schubkraft. Wenn es richtig ist, dald
Lyrik und Prosa erst aneinander Pragnanz gewinnen, dann liegt die Annahme
nahe, dal} die Chancen der Prosa, sich relative Klarheit tber ihre Andersheit zu
verschaffen, am ehesten im deutenden Umgang mit den sukzessive zutage
tretenden Moglichkeiten der Poesie zu finden sind. Denn der Gegenbegriff
,Prosa‘ setzt die Existenz des Widerparts immer schon voraus. Auf der anderen
Seite legt die Affinitdt der Poesie zu einem Denken, das alter ist als die

101 Die nachgelassene Cusanusschrift (entstanden ca. 1462) wurde erst 1888 in einer
Abschrift des Celtisfreundes Hartmann Schedel wiederentdeckt: Paul Wilpert, Einflihrung,
in: Nikolaus von Kues, Vom Nichtanderen (De li non aliud). Ubersetzt und mit Einfithrung
und Anmerkungen hrsg. v. Paul Wilpert, Hamburg 21976, S. XVIII. Zu Celtis’ Publikation
der ,,Propositiones“ s. Opuscula, S. 83-87, ferner Lawrence V. Ryan, Conrad Celtis’ Carmen
Saeculare: Ode for a New German Age, in: Acta Conv. Neo-Lat. Bononiensis (Intern. Soc.
for Neo-Latin Studies), ed. by R.J. Schoeck, Binghamton, New York 1975, S. 592-606.



88 Kosmologische Geburt: Celtis

Anspriche, die sie aus ihm herleitet, es nahe, die Anfange der Differenzierung
mit der Krise jenes alteren Denkens zusammenfallen zu lassen. Dal die Poesie
rasch flr sich in Anspruch nimmt, als seine origindre Erscheinungsform zu
gelten, andert daran wenig.

Der Gedanke bietet Anlal3, sich Rechenschaft dartber abzulegen, wieweit
nicht bereits das Auftreten der erneut in ihre vermeintlich &ltesten Rechte ein-
gesetzten Poesie mit dem Beginn dessen zusammenfallt, was dabei Krise
genannt wird und seine nach wie vor gultige Abbreviatur in der Hindeutung auf
die kopernikanische Wende besitzt. Verglichen mit den grundlegenden Ent-
scheidungen im Bereich der im Entstehen begriffenen Naturwissenschaft wirkt
das sich auslegend Uber die Anspriche der Poesie beugende humanistische
Nachdenken eigentiimlich kraftlos. Sein Affiziertsein durch die Poetik hélt es
nolens volens im Bann von Vorstellungen, deren neuzeitliche Transformation
in der Erneuerung der Poesie allenfalls ein VVorspiel findet. Vor diesem Hinter-
grund bekommt das Zusammentreffen einer Schrift, die, radikaler als der fir die
Entwicklung der Kinste so wichtige Florentiner Neuplatonismus, bestimmte
Grenzvorstellungen des christlich-metaphysischen Denktypus entwickelt, mit
dem Sékulargedicht den niichternen Reiz eines Dialogs, in dem die Differenz,
wiewohl bereits anwesend, noch nicht zu existieren scheint. Was beide Seiten
virtualiter trennt — und daher unvermischt hervortritt — , ist der Faktor Poesie in
der Ununterschiedenheit der beiderseits bewegten Inhalte. 02

Das ,Nichtandere®, in der Bedeutung, die der Dialog ihm supponiert, verflgt
Uber eine Struktur, die es von jedem anderen Gegenstand des Denkens
unterscheidet: Es definiert sich selbst.s Der Grund liegt darin, dal} es alles
definiert. Wenn definieren heil3t, etwas als etwas und nichts anderes zu bestim-
men, so liegt in diesem Nichtzulassen des anderen, im Nichtanderen also, die
Ursache der Bestimmtheit des jeweiligen Gegenstandes. ,,[D]as ,Nichtandere
ist nichts anderes als eben das ,Nichtandere‘*. So lautet seine Definition.o4
Entsprechend ist das Andere nichts anderes als ein anderes.xs Also ist das

102 Es entspricht dem allgemeinen Zustand der Celtisforschung, daR keine der vorlie-
genden Interpretationen des ,,Carmen saeculare* die Cusanusschrift in den Blick nimmt.
Dabei ist bekannt, dall Celtis sie zum Gegenstand seiner akademischen Lehre gemacht hat.
Ryan, a.a.0., S. 592.

103 Vom Nichtanderen, a.a.0., S. 3.

104 ebd., ebenso S. 15.

105 a.a.0.,S. 4.



Kosmologische Geburt: Celtis 89

Nichtandere etwas anderes als alles andere. Das Andere hingegen ist nur ver-
maoge des Nichtanderen, ohne das es nicht das andere ware. Diese Denkfigur
qualifiziert das ,Nichtandere* zum Gottesbegriff unter der Voraussetzung, daf3
als ,Gott* jenes ,erste Prinzip* begriffen wird, das sich eben darin von allen
weiteren — abgeleiteten — unterscheidet, dal es unableitbar ist.106

Zu den ebenso elementaren wie bedeutsamen Aspekten dieser Theorie ge-
hort, dall Transzendentalien wie ,Substanz‘ und ,Akzidenz‘ an den Begriff des
Nichtanderen nicht heranreichen. Er aktualisiert auf diese Weise die Unerreich-
barkeit Gottes fur das Denken im Denken. Da Gott nichts anderes ist als Gott,
ebenso wie das Nichts nichts anderes als das Nichts oder das Etwas nichts ande-
res als das Etwas ist, so wirde ihn selbstredend jede weitere Bestimmung als
den bestimmen, der er nicht ist. Es wirde ihn zu einem durch ein anderes
Bestimmten machen und folglich in Widerspruch zu sich selbst bringen. Der
Begriff des Nichtanderen (und kein anderer) ist der Weg, der die Suche des
Denkens nach dem Ursprung als ,Seinsgrund und Wesensbestimmung des
Verursachten® ins Ziel bringt.2o7 Das Nichtandere als Seins- und Erkenntnis-
prinzip liegt aulRerhalb des Erkennens. Da es nichts anderes ist als das Nicht-
andere, flhrt jeder Rekurs auf anderes mit Notwendigkeit vom Erkenntnisziel
ab. Bildlich gesprochen, verfiigt das Denken angesichts des Nichtanderen nicht
uber das Minimum an Spielraum, dessen es bedarf, um sich als Denkbewegung

106 Ferdinand: Wahrend man allgemein das erste Prinzip Gott nennt, scheinst du es
durch das ,Nichtandere* bezeichnen zu wollen. Der Name des Ersten gebihrt ja dem, das
sowohl sich selbst wie alles andere bestimmt, denn da es nichts Friiheres gibt als das Erste,
und dieses von allem Spéteren unabhéngig ist, so ist es allein durch sich selbst bestimmt.
Das Verursachte dagegen hat nichts aus sich, sondern verdankt sein Sein dem Ursprung;
folglich ist der Ursprung in der Tat der Seinsgrund oder die Wesensbestimmung des Verur-
sachten.

Nikolaus: Du verstehst mich ausgezeichnet, Ferdinand! Werden auch dem ersten Prinzip
viele Namen beigelegt, von denen keiner es ganz entsprechend wiederzugeben vermag, — ist
es doch ebenso Ursprung aller Benennungen, wie es Ursprung aller Dinge ist [...]. Ich ver-
mochte nun bis jetzt nicht festzustellen, dal3 irgendeine Bezeichnung den Blick des Men-
schen unmittelbarer auf das Erste hinlenkt; denn da jede Bezeichnung auf irgend etwas an-
deres oder auf das Andere selbst zielt — das aber eben von dem ,Nichtanderen verschieden
ist —,, so leitet sie gerade nicht zum Ursprung.” a.a.O., S. 5. Entsprechend heif3t es in der 12.
These (,propositio‘): ,,Die Schopfung ist also die Darstellung des Schopfers, der sich selbst
bestimmt, oder des Lichts, das Gott ist und das sich selbst offenbart, sie ist gleichsam die
Verkundigung des Geistes, der sich selbst bestimmt.* a.a.0., S. 90.

107 s. Anm.109.



90 Kosmologische Geburt: Celtis

an seinem Gegenstand entfalten zu kdnnen. Andererseits ist es nicht in der
Lage, die eigentlich naheliegende Konsequenz zu ziehen und sich, sozusagen
achselzuckend, von ihm abzuwenden. Denn anders als jeder andere Gegenstand
kann es aus dem Denken nicht entfernt werden. Das Nichtandere muR daher mit
Fug als das sich in der Bewegung des Denkens selbst Erhaltende aufgefalit
werden. 108

Seine spezifische Reichweite, den Begriff des Wissens betreffend, erhalt der
Gottesbegriff Cusanus’ durch die Applikation des christlichen Trinitdtsdogmas.
Wenn die Definition des Ersten in der dreifachen Wiederholung des Gleichen
besteht, dann ist das Erste ein Dreieiniges, aus keinem anderen Grund, als weil
es das Erste ist:

es ware ja nicht das Erste, wenn es sich nicht selbst definierte;
indem es sich aber definiert, zeigt es sich als dreifaltig.10¢

Darin besteht das Mysterium der Dreifaltigkeit. Es kann nur angeschaut, aber
nicht weiter begriffen werden, weil sich dem Begreifenwollen die Mittel ent-
ziehen. Die Schau dessen, was sich dem Wissen verweigert (dem Wissen, das
erst in der Bewegung des Denkens entsteht), ist aber nicht denkbar ohne An-
schauung. Der Geist kommt ohne die Vorstellung raumlicher Ausdehnung nicht
aus. Daher ist die Vorstellung der Grofe vor aller vorgestellten GroRe das
imaginére Pendant zum Begriff des Unbegreiflichen.

Andererseits ist das Nichtandere darin, dal’ es das Andere sowohl ausschliel3t
als auch bestimmt und damit hervorbringt. Wenn also jene schlechthin unbe-
stimmte Anschauung, in der die Schau sich erfullt, Gberhaupt gedacht werden
soll, dann nur so, dal sie sich in analoger Weise auf die Gesamtheit aller
bestimmten Anschauungen bezieht. Das bedeutet, die erste Bestimmung des
Unbestimmten (oder, wenn man so will, der Anfang des Begreifens des Unbe-
greiflichen) ist identisch mit der des Weltganzen oder des Universums:

108 Ohne es kann es kein sprachliches Bezeichnen noch ein Denken geben, das beim
Bezeichnen und Denken sich nicht dessen als Mittel bediente, ohne das kein Sein und kein
Unterscheiden moglich ist“. a.a.O., S. 18.-19. These: ,,Das ,Nichtandere® erstrahlt infolge-
dessen deutlicher als in den Sinnen im Erkennen, das gegeniber dem Erkannten nicht ein
Anderes ist, wie das Wissen nicht ein Anderes ist gegenliber dem Gewul3ten.” a.a.O., S. 93.

109 a.a.0., S. 16.



Kosmologische Geburt: Celtis 91

Indem meine leiblichen Augen den Himmel schauen und die Erde
und was darinnen sich befindet, und indem ich das, was ich sehe,
zur Vorstellung des Universums zusammenflige, erschaut mein
Geist jedwedes Ding des Universums an seinem Platz, in gehoriger
Ordnung und Umfriedung.1to

Die Vorstellung des Universums (bersteigt jede bestimmte Anschauung, weil
sie die Gesamtheit aller VVorstellungen in sich enthalt. Darum teilt sie mit jener
anderen das Schicksal der Unbegreiflichkeit. Gleichzeitig legt sie den Grund
jeglichen Begreifens, da mit ihr die Annahme einer ordnenden Weltvernunft
einhergeht. Diese Weltvernunft ist es, die sich in allen Akten des Bestimmens
zeigt und so dem Denken seine ordnende Kraft verleiht, ohne ihm selbst weiter
zuganglich zu sein.1u

In Uberlegungen dieser Art mochte man die metaphysische Ldsung des
Problems vermuten, das Celtis in den ,,Amores“ beschéftigt: des Problems der
vorgéngigen Einheit von Wissen und Nichtwissen und ihrer ,wissenden® Inein-
anderfiigung. Der Dichter ,I6st* es mit den Mitteln der Zahlenkomposition. In
ihr stellt stellt sich der Kunstcharakter der Poesie dar. Durch ihr einfaches Vor-
handensein trennt die Kunst den metaphysischen Knoten — jedenfalls fiir den,
der ihr darin vertraut. Doch unabhéngig davon, ob jemand dieses Vertrauen
gewahrt, drangt sich die Frage auf, wie die beiden L&ésungen, die begriffliche
und die poetische, zueinander ins Verhéltnis zu setzen sind. Sie gibt der Kon-
frontation des Cusanustextes mit dem Celtisgedicht ihr spezifisches Gewicht.
Es laRt sich zeigen, dal? weder die Kunst noch die Metaphysik eine griffige
Antwort bereithalten, dall die Frage vielmehr die Fllchtigkeit der historischen
Konstellation ins Bewulf3tsein ruft, in der sich beide begegnen, um ineinander
aufzugehen — die Metaphysik in der Kunst, an der sie sich klnftig auslegt, die
Kunst in der Metaphysik, deren Vorstellungsweise sie Gbernimmt, was immer
das heil3en mag.

110 a.a.0.,S. 27.

11 a.a.0., S.28. Blumenberg hat darauf aufmerksam gemacht, daR das Prinzip der
,ungenauigkeit‘, wie es das Cusanusfragment Kodex 211 in die Kosmologie einfuhrt, keine
methodische, vielmehr eine metaphysische Pramisse formuliert, die gleich weit von ptole-
maéischer wie kopernikanischer Himmelsmathematik entfernt bleibt. Hans Blumenberg,
Aspekte der Epochenschwelle, a.a.0., S. 57ff. Hier l&ge eine Differenz zu den kosmologi-
schen Uberzeugungen Celtis’ und gleichzeitig eine Affinitat zu der mit der Denkfigur der
,docta ignorantia‘ spielenden Skepsis in den ,,Amores*”.



92 Kosmologische Geburt: Celtis

Das Geheimnis der Celtisode auf das Jahr 1500 liegt, die astrologische Ge-
lehrsamkeit abgerechnet, in ihrer schattenlosen Transparenz. Wenn es an ihr
etwas aufzuhellen gibt, dann diese augenféllige Schlichtheit, die jeden Ver-
gleich mit dem Horazischen ,Vorbild‘ relativiert.122 Sie findet ihren Grund
darin, dal} das Gedicht sagt, was es sagt, nicht mehr und nicht weniger. Bereits
die Gattungsdefinition der ,,Ars*:

Poema Seculare ymnius et secularis de centesimo in centesimum
annum decantatus continens laudes deorum et hominum bene
merentium [...]113

enthalt ein rhetorisches Uberdies, das nur unvollkommen zum Wortlaut des
Gedichts palt. Kein Gotterlob, vom Menschenlob ganz zu schweigen, vielmehr
die rituelle Folge der Anrufungen, die von den Elementen (ber die sieben
Planeten und die zwolf Zeichen des Tierkreises zum Allerhalter gelangen, des-
sen Name und Macht die Menschen fliehen, wie es heildt, bestimmt diesen
Wortlaut. Die lyrische Sprache 1aRt die Revue passierenden Mdchte restlos in
der Nennung ihrer Funktionen aufgehen, und schlieBlich verschwinden. Was
bleibt, ist astrologische Nomenklatur.

Luna, fecunda(n)s uteros pudicos,

Nutrias fetus, subolem et venustam

Auge et humorem vegetesque cuncta
Semina rerum.

Quique contectus vafer es galero,

Aliger, linguas doceas et artes

Et lyram nostras fidibus canoris
Infer ad oras.

Quaeque nos blando stimulas calore,
Mater aeterni et genetrix Amoris,

112 Zu den — sparlichen — Horazanspielungen s. Ryan, a.a.O., S. 594f, ferner Eckart
Schéfer, Deutscher Horaz, Wiesbaden 1976, S. 29f. — Die ,Transparenz‘ des Sékulargedichts
scheint Ryan im Sinn zu haben, wenn er schreibt: ,,there is no mystery about the organiza-
tion of this poem.” a.a.O., S. 595.

13 Ars, fol. 16'.



Kosmologische Geburt: Celtis 03

Copula laetis maribus maritas
Prole perenni. etc.114

Das gilt, solange man die Abfolge nicht als die Flucht der Namen deutet, in der
sich der Namenlose denen entzieht, die ihn buchstabieren. Dann ndmlich be-
stdnde das Verfahren, mit dessen Hilfe sich das Gedicht der unbestimmten
Grolke der Gottheit n&herte, im Zurticklassen jeder im Akt des Nennens sich
umgrenzenden Vorstellung. Mit dieser bestechenden Vorstellung bewegt man
sich allerdings bereits in dem intellektuellen Raum, in dem sich die Explika-
tionskunst des Cusanus entfaltet. Die poetische Evidenz liegt dagegen auf dem
présentativen Gestus, der, ins Diskursive Ubersetzt, am ehesten lauten konnte:
,S0 Ist es‘, sowie, in der Bittklausel, ,So mdge es kommen*‘. Die fraglose
Schlichtheit des Gedichts beruht darauf, dal es sich in diesem Gestus genlgt
und weder den Zweifel noch eine Bewegung des Denkens kennt, die Bestim-
mungen zu flichtigen Momenten herabsetzt. So ist es und nicht anders, ware
man zu ergéanzen versucht, gdbe man nicht gerade darin der Prosavariante den
Vorzug, die das Gedicht in jede seiner Wendungen hinein begleitet und einzig
durch die metrische Form zurtickgewiesen wird. Dies zugestehen heilit jedoch,
zuzugeben, dal man in Prosa nicht anders formulieren kann. Der schlichte
Gestus des Gedichtes ist der Sprache der Auslegung unerreichbar.

Das Bedeutsame der Konstellation diirfte gerade darin liegen, dal} die Denk-
figur, die die Cusanusschrift bereitstellt, Griinde zu liefern verspricht, warum
das so ist. Jenes definitorische Erzeugen von Bestimmtheit mit Hilfe des Nicht-
anderen, welches Cusanus Denken nennt, findet im Gedicht nicht statt. Das
nennende Wissen des Gedichtes ist ein anderes als das im Denken erzeugte,
eines, das erst in den Blick gerat, wenn man die metrische Bewegung als ein
Analogon der Denkbewegung erkennt, die sich in der Verknipfung der
Begriffe kundtut. Sie ist es, welche die einzelnen Vorstellungen miteinander
verbindet, die das Gedicht mit sich fuhrt. Das geschieht in einer besonderen
Form des Nacheinander, die sich vor allem, das heil3t, vor jeder konkreten
Verknlpfung, als Wiederkehr darstellt — als Wiederkehr stets derselben Figur.
Im Sékulargedicht ist das, anders als in den Elegien, am strophischen Aufbau
ablesbar. Die Bewegtheit, der die Bilder ihre Uberzeugungskraft verdanken,
entspringt dieser Wiederkehr des Gleichen, die keineswegs als Wiederholung
desselben verstanden werden darf. Diese Quintessenz der Celtisschen ,,Ars"

114 Qpuscula, S. 88. Vgl. Ryan S. 595ff.



94 Kosmologische Geburt: Celtis

wird in der Berlhrung mit der Theorie des Nichtanderen zum Priifstein, an dem
sich Poesie und Prosa als zweierlei Wissen scheiden. Als Analogon des
Nichtanderen zeitigt die metrische Figur Eigenheiten, die einer isolierten
Betrachtung entgehen. Wie das Nichtandere sich selbst und das Andere
definiert, so ist die Figur sowohl in sich zurticklaufende als auch in der Reihe
der Vorstellungen, die sie im Horer erzeugt, fortlaufende Bewegung. Sie enthélt
die Vorstellungsreihe, insofern sie sie aus sich entlai3t. Sie ist in ihr enthalten,
insofern sie in ihr — und nur in ihr — hoérbar wird. Schlief3lich teilt sie sich mit
dem Nichtanderen in den Vorzug der Unerkennbarkeit. Darin liegt die be-
merkenswerteste Ubereinstimmung. Erkenn- und beschreibbar sind bei naherer
Hinsicht nur die unterschiedlichen metrischen Schemata, in denen die Figur in
dem Mall mit sich identisch bleibt, in dem sich in ihr die eine universale
Ordnung zu Wort meldet. Genaugenommen tragt ihre Definition in der ,,Ars*
(,Figura carminis consistit in fixione pedum®) dem bereits Rechnung, wenn sie
die Fixierung der VersflRe, nicht ihr So-oder-anders-Fixiertsein, und damit das
sukzessive Hervortreten der metrischen Elemente im Gedicht, das heilt, im
FIuR der Sprache, hervorhebt.::s Nur endet hier die Analogie. Denn wahrend
das Nichtandere im Anderen nicht sich, sondern das Andere bestimmt, realisiert
die Figur sich in der poetischen Bilderfolge. Wie anders wére es erklérbar, dal
den imagines, die der poetische Text in der Vorstellung des Lesers hervorruft,
aus der metrischen Durchbildung jene Sinndichte zuwéchst, die in ihnen immer
auch das Ganze ansichtig macht und dadurch jede definitorische Umhegung
gegenstandslos werden 1aRt? Nicht die schlechthin unbestimmte, sondern die
sich in keiner bestimmten Anschauung sattigende Vorstellung, die den Begriff
des Universums begleitet, bezeichnet die Grenze, an der sich die poetischen
Bilder formen. Die Poesie verfugt tber keinen Begriff des Universums, wohl
aber ist es ihr erstes und letztes Wort. Sie zeigt, im Gestus des So-ist-es, die

115 Anders als der Rhythmus (,numerus®), den die Antike als ,zeitliche Ordnung‘
definiert (Hephaistion 76,19, ahnlich Aristeides Quintilianus 1,2), ist das Metrum an Sprache
gebunden. Aus diesem Grund beginnt die metrische Doktrin der ,,Ars“ mit den ,litteris
li[nJgue latine et earum diuisione® (fol. 7") und findet tber die Silbenquantitaten (fol. 8rff)
zu den pedes als den Bausteinen, die durch die figura zusammengeflgt werden. ,Rhyth-
misch* nennt die mittellateinische Poetik die akzentuierende Dichtung im Gegensatz zur me-
trischen, s. Paul Klopsch, Einfihrung in die Mittellateinische Verslehre, Frankfurt/M.1972,
S. 27ff. Es ist daher hochst irrefihrend, wenn Entner ,figura® mit ,Rhythmus* bersetzt
(a.a.0., S. 353). Der ,numerus‘, von dem die ,,Ars* handelt, organisiert das Metrum, nichts
weiter.



Kosmologische Geburt: Celtis 95

Natur der Dinge — und sie erschopft sich in diesem Gestus. Was sie nicht zeigt,
weil sie es nicht zeigen kann, ist das Prinzip oder der Ursprung des
Universums. Darin trifft sie sich vorab mit der Physik eines Galilei und
Newton, deren Gesetzesbegriff Anschauung voraussetzt. Ihre Zweideutigkeit
resultiert daraus, dal} sie das, was sie dank ihrer eigenen Gesetzlichkeit als
gesetzmaRig vorstellt (die erscheinende Welt), in einen Erscheinungsmodus
zwingt, der den Gedanken des Ursprungs unabweislich erscheinen laRt, dann
nadmlich, wenn sich das Denken ihrer bemachtigt. Ohne zu wissen, wie ihr
geschieht, perpetuiert die Auslegung der Poesie, soweit sie nicht an den
Grenzfragen der Technik halt macht, damit die Begriffswelt, die in der Poesie
zwar ein Echo, aber keinen Widerpart findet. Die Zweideutigkeit der Poesie
erzeugt sich in vitro zweierlei Prosa — eine, die in den Formen der Auslegung
das Ursprungsdenken perpetuiert, und eine andere, die in der Mathematik den
Schlissel zur Erscheinungswelt, nicht aber zu den Mysterien des Geistes sucht
und sich darin von der Poesie (und dem von ihr eroberten Begriff der Kunst)
abwendet, ohne die in der anschaulichen Erfahrung der Poesie manifest
werdende gemeinsame Tendenz jemals ganz zu verleugnen.

Auf seine Weise arbeitet das ,,Carmen saeculare* beiden Richtungen vor.
Denn abgesehen davon, dall auf ihr die intendierte Harmonie des Gedichts
beruht, stellt die Technik der Zahlenkomposition die Deutungselemente bereit,
die das Gedicht seinen Lesern schuldet.:z¢ Unter der Bildoberfldche bestimmt
ein durchgangiger Dreierrhythmus die Strophenfolge. Das beginnt mit der
Exposition der das Gedicht ,regierenden‘ Zahlen hundert, vier und drei in den
Strophen eins bis drei, es setzt sich fort in den Gruppen Merkur, Venus, Apoll
und Mars, Jupiter, Saturn, die der vita contemplativa bzw. der vita activa zu-
gehdren, sowie den vier Triaden des Tierkreises und endet in der Anrufung der
die Ratschlisse Gottes verkiindenden Kometen und der zweifachen Anrufung
des sich offenbarenden und sich verbergenden Gottes selbst.117 Legt man diese

116 Sehr allgemein handelt davon Ryan, a.a.0., S. 597.
117 Die erste Strophe nennt den AnlalR der Ode, die Vollendung des hundertsten Son-
nenzyklus, die zweite die vier Elemente, die dritte die dreifache Wirkung des Mondes:
,»Luna fecunda(n)s uteros pudicos,
Nutrias fetus subolem et venustam
Auge et humorem vegetesque cuncta
Semina rerum.”
Vita contemplativa: dem scheint die der Venus (Strophe 5) zugedachte Aufgabe ,,Copula
laetis maribus maritas / Prole perenni“ nicht sonderlich gerecht zu werden. Doch natiirlich



96 Kosmologische Geburt: Celtis

Abfolge zugrunde, dann erh&lt man einen spiegelbildlichen Aufbau, der die
Bedeutung der Dreizahl ein weiteres Mal unterstreicht. Wie auf die drei Expo-
sitionsstrophen drei Dreiergruppen folgen, vita contemplativa, activa und
animalis, so werden die restlichen drei mal drei den aus dem Zusammenspiel
der Elemente entstehenden Gaben beziehungsweise Ubeln gewidmeten Grup-
pen zuriickgenommen in die einfache Dreizahl, in der sich Gott dreifaltig
offenbart.22¢ Doch diese Struktur wird durch eine differenziertere tberlagert, die
sich dann ergibt, wenn man das in den ersten drei Strophen exponierte kos-
mogonische Schema ernst nimmt und auf das Gedicht zurlickwendet. Dann tritt
mit der Geburt des neuen saeculums (Strophe 1) in den Elementen aufs neue die
concordia discors zutage (Strophe 2), die aus den semina rerum (Strophe 3) die
Welt erschafft (Strophe 4ff.).12o Nicht in der Drei-, sondern in der Vierzahl
rundete sich mithin (den ,,Amores* vergleichbar) die Komposition, und das laRt
daran denken, dal} die vierzeilige sapphische Strophe, das heil3t, die Figur des
Gedichtes, ahnlich Gbrigens dem elegischen Versmali, durch den ,hinkenden®
Kurzvers, der sie beschlieft,220 den Ubergang von der Drei- zur Vierzahl, aber
auch das Enthaltensein der ersteren in der letzteren zum Thema macht — nicht
ohne Grund, wenn man mitbedenkt, daR der Anlal des Gedichts nicht nur ein
sakulares Ereignis, sondern das Ereignis der Sakularitét ist.

ist Venus hier wie in den ,,Amores* die Erregerin der Leidenschaft, die im Zyklus des Wer-
dens und Vergehens die Ordnung der Welt ansichtig werden lai3t: ,,Mater aeterni et genetrix
Amoris*. — Umgekehrt figuriert Saturn (Strophe 9) als Lehrer der ,rusticae artes*.

118 Schéfer verweist auf die Bedeutung der ,heiligen Zahlen® drei und neun im ,,Car-
men saeculare” des Horaz: ,,das Gedicht besteht aus zweimal drei Strophentriaden mit einer
Schluf3strophe. Diese Zahlen kehrten auch — was Celtis noch nicht wissen konnte — im Zere-
moniell der Sakularfeier des Jahres 17 v. Chr. wieder.” a.a.0., S. 29.

119 Es liegt in der Logik dieser Sehweise, dal3 auf die viermal drei dem Tierkreis (der
die sichtbare Welt in sich beschlieRt) gewidmeten Strophen drei Schlu3strophen folgen, die
uber die Welt hinaus auf den verborgenen Beweger deuten. Der verborgene Gott ist der Gott
der Frommen, die sich seiner innerweltlichen Gnade versichern: ,,Quisquis es, curas habeas
benignas / Rebus Almanis! tibi multa fumant / Templa per urbes.* Damit endet Strophe 24
(2x (4 x3)).

120 In der ,,Ars“ gebraucht Celtis fur den Pentameter das Bild vom Schildknappen, der
seinem Herrn nachfolgt: ,,Sed ille sequitur vt domini vestigia claudus Armiger*, fol. 19



Zwelter Tell
Zur Kritik des Erhabenen: Shaftesbury

That the whole is harmony, the numbers entire, the music perfect; with
what else of this kind has been so well proved, so often said. — But why
in effect unsay this again so often? Why make myself the hindrance?
Why break the order, interrupt the music, and destroy (as much as in me
lies) this harmony and concord by repining, striving, resisting? Why not
adhere to this? Why not always find this harmony? ... What can be the
cause? What, but the want of harmony within? — ... Hearken! Begin.
Wouldst thou be a musician? Hast thou patience to learn the gamut, ru-
diments, and grammar of this music? — Take up the lute. Touch the
strings and tune them. Hearken! Begin... Say, how does it sound? Ill,
harsh, hollow? Anything, or as good as nothing; nothing at all. Hold! lay
down the lute. No more. Have done with philosophy, divinity, contem-
plation, thought, virtue, Deity. Go to common talk, common rules. Be
everything. Nothing. Or rather be nothing indeed, truly nothing. Go to
atoms...
Anthony Ashley Cooper, Third Earl of Shaftesbury, Askemata



Zur Kritik des Erhabenen: Shaftesbury 99

1. Die neue Prosa

Der Beitrag Shaftesburys zur europaischen Aufklarung besteht in der Entdek-
kung der literarischen Form als Gegenstand und Medium der Reflexion — der
Reflexion des aufgeklarten Intellekts auf die Artikulationszwénge, denen er
seiner Natur nach unterliegt. Die Entdeckung vollzieht sich als Besitzergrei-
fung. Seit Shaftesbury gibt es die Kunstform aufgeklarter Prosa, die mit dem
Geschéft der Kritik verschmilzt und in der sich ein zum Sisyphos avancierter
Witz an den Gegenstdnden des philosophischen Nachdenkens abarbeitet. Der
Formalismus der Kritik entpuppt sich als die legitime Bewegungsform des
freien Geistes, der sich seine Objekte nach Belieben wahlt — nach Belieben
zwar, aber nicht zufallig. Jene spottische Beweglichkeit, in der sich der Intellekt
seine Freiheit nimmt, entdeckt, die wechselnden Anlésse einmal beiseite
gesetzt, Gberall den Widerpart, an dem sie sich beweisen muB. Kritik, sofern der
Rede wert, ist stets Kritik des Erhabenen. Unklar bleibt, worin letzteres am
Ende besteht. Einerseits ist es alles andere als eine feste Grofe. Es ist das, was
der Witz in jeder seiner Aktionen neu erfindet, um es zu vernichten. Aufer-
stehung inklusive — ansonsten mufite der Witz, schal geworden, sich selbst ver-
nichten. Andererseits ist es, in der Inszenierung, die ihm der Witz angedeihen
l413t, gerade das Witz-, also Geistlose, das Unbewegte, die feste Grole, die der
Witz nicht gelten lassen kann, ohne sich aufzugeben, und der er doch im Nicht-
geltenlassen eine Geltung konzediert, die dem Denk- und Schreibakt des Negie-
rens vorausliegt und durch ihn konserviert wird. Zugespitzt: Der Witz ist die
Weise, in der das aufgeklarte BewuRtsein das Erhabene goutiert, was immer es
sein mag. Nur eine literarische Form, die diesem Sachverhalt Rechnung trégt,
kann vor dem Geschmack derer bestehen, die wissen, worum es letztlich geht.
Entsprechend ist nur die Form, die der Reflexion auf das Verhaltnis ihr Dasein
verdankt, das in jenem Sachverhalt zum Ausdruck kommt, wissende Form, in
der das Denken sich zu seinen genuinen Erfahrungen befreit.

Die Frage nach der Natur dieser Erfahrungen konzentriert sich demnach,
salopp gesprochen, auf den Punkt, an dem Shaftesbury sich veranlalit sieht, die
literarische Karte zu spielen — die Aufkiindigung des deistischen Konsenses.
Sie konnte in seinem Jahrhundert weitgehend unbemerkt bleiben — und umso
sicherer ihre Wirkung entfalten — , weil der Autor selbst sich in dieser Hinsicht
zu einer Verschwiegenheit verstand, die bereits als Teil seiner Option gesehen
werden muB. Vor allem aber, weil erst sie ernsthaft die Probe auf die Natur des
Deismus wagt — eine Probe, welche die dann folgende Literatur wie unter



100 Zur Kritik des Erhabenen: Shaftesbury

Wiederholungszwang nachvollzieht, ohne sich je ganz darlber zu verstandigen,
welche — keineswegs kuhl — kalkulierte Abkehr ihr vorausliegt. Man konnte
versucht sein, darin ein schlagendes Beispiel zu finden, wie das Kalkdl eines
Autors im Hinblick auf die Wirkung seiner fiir die Offentlichkeit bestimmten
Schriften auch einmal tber alle Erwartung aufgehen kann, stiele man damit
nicht erkennbar an Grenzen der historischen Zurechnung. Es ware verfehlt —
hier wie so oft — , aus gleichen Wirkungen auf gleiche Ursachen zu schliel3en.
Shaftesburys Motive berlhren sich mit denen seiner Nachfolger eher gegen-
ldufig. Die Texte sprechen eine deutliche Sprache. Mehr als alles andere steht
bei der Ausbildung der Denkart, die das, was kiinftig Literatur heiRen wird, aus
dem Zweifel hervorgehen l&Rt, das unabweisbare Bedirfnis Pate, sich seinen
philosophischen Glauben keinesfalls nehmen zu lassen, da nur in ihm, trotz
allem, die Vernunft ihre Chance wahrt.: Der Gedanke, da zur Erreichung die-
ses Ziels kein Preis zu hoch sei, bezeichnet den Einsatz, die neue Prosa (und,
ihr unverhofft entsteigend, die Moglichkeit einer neuen Lyrik) den Spielgewinn
des Unterfangens.

Der deistische Konsens2z bekommt in der Fassung, die ihm Shaftesbury gibt,
bevor er ihn faktisch verwirft, eine grundlegend ethische Bedeutung. Nicht die
physikalische Vision Newtons, sondern die friih konzipierte Polemik gegen
Lockes bestimmt die Zige des ,perfect Theism* in der ,,Inquiry concerning
Virtue* von 1699.4 Shaftesbury exponiert die Gottesidee als eine Hypothese,

1 In diesem Punkt scheiden sich die Leser: Leibniz, Mendelssohn, Rousseau auf der
einen, Voltaire, Diderot, Lessing (,,Shaftesbury ist der geféhrlichste Feind der Religion, weil
er der feinste ist.”“ Briefe, die neueste Litteratur betreffend, Zwolfter Brief) auf der anderen
Seite. — Dorothy B. Schlegel, Diderot as the Transmitter of Shaftesbury’s Romanticism, in:
Studies on Voltaire, XXVII, 1963, S. 1457-1478; dies., Shaftesbury and the French Deists,
Chapel Hill (N.C.) 21969.

2 Damit ist die Uberzeugung gemeint, daR Vernunft nicht bloR in der Welt sei, son-
dern sie auch regiere.

3 Brief an Stanhope v. 9.11.1709 (old style), Rand, Life etc., S. 413-417. Ausfuhr-
liche Interpretation bei: Friedrich A. Uehlein, Kosmos und Subjektivitét, Freiburg-Munchen
1976, S. 23ff.

4, TO believe therefore that every thing is govern’d, order’d, or regulated according
to the best, by a designing Principle or Mind, such as is good and eternal, is to be a perfect
THEIST.” An Inquiry Concerning Virtue (1699), S. 6. ,,Two major forms in the eighteenth
century may be designated as scientific deism and humanistic deism. The former, which
derives from the scientific method and discoveries of Sir Isaac Newton, professes to dis-
cover God through the signs of order and contrivance in the physical universe; the latter,



Zur Kritik des Erhabenen: Shaftesbury 101

die in der Reflexion des Handelnden auf die Erwartungen aufscheint und die er
mit seinem Handeln verbindet, ohne dal sie notwendig im Hinblick auf den
vorgefundenen Zustand der Welt vorausgesetzt werden mifRte. Die Annahme,
der Weltlauf befinde sich in garantierter Ubereinstimmung mit den Zielen
menschlicher Praxis, ist nicht zwingend, wohl aber flir den Handelnden tberaus
ndtzlich und somit (gemeint ist kein Schluf3, sondern eine Figur der Selbstaus-
legung) vOllig seiner Natur gemaR.s In diesem Sinn enthalt die Frage, mit der

which derives from Shaftesbury’s moral-philosophical speculation, professes to discover
God through the moral nature of man.”“ A. Owen Aldridge, Shaftesbury and the Deist Mani-
festo, in: Transactions of the American Philosophical Society, New Series., vol. 41, Part 2,
1951, S. 298. Dem ,physikalischen® Deismus begegnet Shaftesbury mit Skepsis: ,,What is
this Deism they talk of? How does it differ from mere Atheism? Is it some secret virtue (like
magic) which they assign to things? Is it the plastic nature, or Epicurus’ atoms? But Epicu-
rus was more sincere, for his is only a god for the vulgar ad populum phaleras. But he
pretends not to bring this into philosophy nor resolve anything in nature by this“. Askemata,
Rand, Life etc., S. 39.

5 If [...] there be a belief or conception of a Deity, who is admir’d and ador’d, as
being understood to have the most high and glorious Qualities; such as of infinit Power and
Wisdom, [...] there appear in him a high and eminent regard to what is good and excellent, a
concern for the good of all, or an affection of Kindness and Love towards the Whole; such
an example as this [...] must certainly help to raise and increase the affection towards
Virtue, and help to submit and subdue all other Affections to that. And if join’d to this, there
be an opinion or apprehension of the superintendency and allseeingness of such a supreme
Being; as one who is a witness and spectator of human Actions, and conscious of whatso-
ever is felt or acted in the Universe; so that in the perfectest recess or deepest Solitude there
IS not wanting one closely join’d to us, whose Presence singly is of more moment than that
of the most August Assembly on Earth, or of all Mankind overlooking, before whom as the
shame of guilty Actions must be the greatest shame, so the Honor of well-doing, even under
the unjust censure of a whole World, must be the greatest Honor and Applause; in this case,
it is to the commenest view apparent how far conducing a perfect Theism must be to Virtue,
and how much want there is in Atheism.

THEREFORE, if there be a Being conceiv’d, all-intelligent, and all-seeing, of in-
finit Power, Wisdom and Goodness; the belief of such a Being (which is barely the Theis-
tical Belief and no more) must of necessity, thus be highly effectual to the creating or
furthering of good Affections, and to the removing of contrary ones“. Inquiry (1699),
S. 56ff. Shaftesbury z6gert nicht, den Theismus eine Hypothese zu nennen, deren Nutzlich-
keit ungeachtet ihres Wahrheitsgehaltes einleuchtet: ,,[...] if no such Hypothesis is to be
admitted as that of perfect Theism [...] yet notwithstanding this, the Affection towards this
false subject (if it be to be suppos’d false) must be so far good, as to the having of it will be



102 Zur Kritik des Erhabenen: Shaftesbury

die ,,Inquiry* von 1699 anhebt (die von John Toland hinter dem Ricken des
Autors an die Offentlichkeit gebrachte Erstfassung der spateren ,,Inquiry con-
cerning Virtue, or Merit"),

How far Virtue alone could go; and how far Religion was either
necessary to support it, or able to raise and advance it [...],5

schon die Antwort auf die weitergehende Frage nach dem systematischen Ort
der Ideen Gott, Universum, Vorsehung, Unsterblichkeit etc., insofern sie den
rationalen Kern des religiosen Bewulf3tseins ausmachen. Bezeichnenderweise
wird dieser Zusammenhang in der autorisierten Fassung von 1711 getilgt.” Das
Verwischen der Spuren ist mehr als ein Tribut an die religiése Zensur. Es ist
das Mal des Scheiterns, das diese Schrift untubersehbar tragt.s

the occasion of greater strengthning and forwarding of Virtue, as has bin shewn.” Inquiry
(1699), S. 79. Noch deutlicher arbeitet die Fassung von 1711 den Gedanken heraus: ,,Now if
the Subject and Ground of this Divine Passion be not really just or adequate (the Hypothesis
of Theism being suppos’d false) the Passion still in it-self is so far natural and good, as it
proves an Advantage to Virtue and Goodness“. An Inquiry Concerning Virtue, or Merit
(1711), S. 75.

6 Inquiry (1699), S.2f. Die Fassung von 1711 tragt im Titelblatt den Zusatz:
»Formerly Printed from an Imperfect Copy“.

7 Die Uberarbeitete Version lautet: ,,What Honesty or VIRTUE is, consider’d by it-self;
and in what manner it is influenc’d by Religion: How far Religion necessarily implies
Virtue; and whether it be a true Saying, That it isimpossible for an Atheist to be Virtuous, or
share any real degree of Honesty, or MERIT.“ Inquiry (1711), S. 6. In der ersten Version
steht die Religion auf dem Prufstand, in der zweiten der Atheismus; der Unterschied spricht
fur sich. Vergleich der Fassungen bei: A. Owen Aldridge, Two Versions of Shaftesbury’s
Inquiry Concerning Virtue, in: The Huntington Library Quarterly, vol. 13, 1949/50, S. 207-
214.

8 Distanzierend heif3t es in den ,,Miscellaneous Reflections* (ber beide Fassungen:
»We have this system now before us. Nor need we wonder, such as it is, that it came so
hardly into the world, and that our author has been delivered of it with so much difficulty
and after so long a time. His amanuensis and he were not, it seems, heretofore upon such
good terms of correspondence. Otherwise such an unshapen foetus or false birth as that of
which our author in his title-page complains had not formerly appeared abroad. Nor had it
ever risen again in its more decent form but for the accidental publication of our author’s
first letter, which, by a necessary train of consequences, occasioned the revival of this abor-
tive piece, and gave usherance to its companions.” Robertson, vol. 11, S. 273f.



Zur Kritik des Erhabenen: Shaftesbury 103

Woran scheitert sie? Oder, umsichtiger gefragt: Welche Elemente denkbaren
Scheiterns sind in ihr auszumachen? Jener angreifbare Satz, der das Jahrhundert
in Atem halten wird, ,, that whatever happens is good“ ,° gewinnt bei genauer
Betrachtung unerwartet an Starke. In der Form, die Shaftesbury ihm verleiht,
tragt das kosmologische Thema einen naturalistischen Akzent, der es gegen
Widerlegungen a la Voltaire weitgehend unempfindlich wirken l&Rt. Zwar ist
(Leibniz wird es mit Beifall quittieren) der Grundton der Theodizee untiberhor-
bar:

I shall endeavor to demonstrate, so as to make it appear, that what
seems thus to be an ill Order and Constitution in the Universe [...]
IS in reality according to a wise and excellent Order in the Uni-
verse; insomuch that for every particular in its System, to work to
the good of that System or Public, and to its own good, is all one,
and not to be divided.10

Aber (und darauf beruht die Feinheit der Argumentation) die ldee einer ,wise
and excellent Order in the Universe* ist wie die der alles lenkenden Intelligenz,
von der sie logisch abhéngt, eine Hypothese — unbeweisbar und in Wahrheit
sogar unnotig, wenn es darum geht, die Tugend auf ihre Grinde hin bloRzu-
legen.

Falls, wie Shaftesbury voraussetzt, tugendhaft handeln heif3t, das Gute um
seiner selbst willen zu tun, so hat der Theismus dem Atheismus im Hinblick auf
die Motive sittlichen Handelns nichts weiter voraus als das Bild einer Welt, in
der zwischen Gutsein und Glicklichsein eine unanfechtbare Allianz besteht.
Dabei ist das eine nicht als Preis des anderen aufzufassen, sondern als sein
Realisat. Tugendhaft handeln heif3t gltcklich sein, sich im Einklang bewegen,
nicht eine Harmonie zerstoren, die ohnehin unzerstérbar ist:

Why Dbreak the order, interrupt the music, and destroy (as much as
in me lies) this harmony [...]?%

9 Inquiry (1699), S. 77. Kursivierung im Original. Shaftesburys revidierte Version
lautet: ,,,That whatever the Order of the World produces, is in the main both just and
good.'* Inquiry (1711), S. 73.

10 Inquiry (1699), S. 86.
11 Askemata, Rand, Life etc., S. 35f.



104 Zur Kritik des Erhabenen: Shaftesbury

Der Theismus mutet sich zu, und so oder so verbirgt sich in ihm eine Zumutung
an den Intellekt. Sein Ratschlag, das individuelle Glick im allgemeinen zu
suchen, verwandelt angesichts des Umstandes, dal} das allgemeine Glick sich
offensichtlich selbst befdrdert, das individuelle Glicksstreben in eine tauto-
logische Schnitzeljagd, wahrend das Bewulitsein individuellen Ungliicks zur
falschen Perspektive verkommt.:2

Il semble que cette Divinité qui sert d’entrée, n’est pas asser em-
ployée dans le cours de L’Ouvrage.13

Indessen streift Leibniz’ Befremden angesichts Shaftesburys Versuch, nach-
zuweisen, ,,que Les Athées mémes sont obliger de suivre la vertue“, nur
obenhin die argumentativen Zusammenhadnge.* Die moralische Natur des
Menschen, die sich im ,moral sense‘ zu Wort meldet, bedarf keiner spekulati-
ven Bezugnahme auf das Weltganze. Nicht, weil sie ihm indifferent gegen-
Uberstande, sondern weil sie als faktischer Weltbezug jeder Spekulation
vorauseilt. Gut im moralischen Sinn ist ein Wesen in bezug auf gewisse affek-
tive Beziehungen, die es zur AuBenwelt unterhélt, vorausgesetzt, sie gelten
primar und unmittelbar (und nicht etwa absichtslos oder beildufig) dem Wonhl
des Mitwesens oder der Gattung.:s Die Gattung représentiert das Ganze: Sie

12 His message is, essentially, that we must in ethics as well as in natural philosophy
really take to heart and apply the point that nature is not made for us, but we for nature.”
Ernest Tuveson, Shaftesbury on the Not So Simple Plan of Human Nature, in: Studies in
English Literature, 1500-1900, V (1965), S. 403.

13 Leibniz, P.R.O. 30,24,26, S.54. (,,Monsieur Leibnits’s Judgment on the several
Treatises in the Characteristicks®) Dagegen macht Robert Toole in alter Dilthey-Manier
Shaftesbury zum Pantheisten: R. T., Shaftesbury on God and his Relationship to the World,
in: International Studies in Philosophy V111 (1976), S. 81-100.

14 ebd. Leibniz 16st das moralische Paradoxon so auf, als korrigierten die ,Affections
naturelles* in der Praxis die verkehrte Theorie des Atheismus: ,,[...] que La Nature nous
porte & ce qu’une telle Puissace ordonneroit.” ebd. Ein gewisses Miftrauen bleibt gleich-
wohl: ,,On peut dire qu’il y a un certain déegré de bonne Morale independamment de La
Divinité, mais que La consideration de La Providence de Dieu et de L’immortalité de
L’Ame porte La Morale a son comble, et fait que chez Le Sage, Les Qualites morales sont
tout-a-fait realisées, et L’Honnéte identifié avec L’Utile sans qu’il y ait exception ni
échapatoire.” a.a.O., S. 56.

15 A CREATURE in this sense is only good therefore when Good or Il (that is to
say, a Good or an Il to his System, or to that which he has a relation to) is the immediat



Zur Kritik des Erhabenen: Shaftesbury 105

konstituiert den Handlungsraum des Individuums in moralischer Hinsicht. Die
Schwierigkeit besteht darin, dal? zwar erst die Reflexion auf diese Affekte ein
Urteil darlber erlaubt, ob der moralische Zweck als gegeben angesehen werden
kann, die Annahme nattrlicher, selbstredend moralischer Affekte aber das
Urteil in den Affekt legt, der sonst nicht moralisch genannt werden durfte. Sie
bescheinigt mithin dem individuellen Affektleben eine Fahigkeit zur Reflexion
vor allem Begriff auf sich als Teil eines Ganzen. Solange der Begriff sich nicht
einmischt, bleibt dieses Ganze notwendig konturlos. Es ist nur insoweit prasent,
als das Einzelwesen sich selbst in seinen AuRenbeziehungen empfindet oder
vorfindet.v

Die Anstrengung, dieses vorgedankliche Grundverhaltnis der Reflexion im
Denken festzuhalten und dadurch der Gefahr leerer oder willkirlicher Annah-
men Uber das Weltganze zu entgehen, zeichnet die Art und Weise, in der Shaf-
tesbury den Begriff des Systems verwendet. In ihr begegnen sich zwei System-
begriffe, ein formaler, der nichts weiter als eine Ganzheit von Relationen meint,
und ein empirischer, der sich zwanglos aus der Anschauung physikalischer
Kreislaufe ergibt. Formal sind beide Grenzvorstellungen eines geschlossenen

object of some Affection moving him*. Inquiry (1699), S. 17. Gemeint sind Affekte ,,relat-
ing to any good of his Species, or of that which he is joined to, or is a part of“, ebd. ,Imme-
diat* bedeutet ,,directly and not consequentially or by accident, a.a.O., S. 22.

16 Die selbstbewulRte Moralitat oder Tugend setzt ein rationales Wissen um Gut und
Bdse voraus, das dem reinen Affektwesen zwangslaufig abgeht.

17 Inquiry (1699), S. 26f. Shaftesbury unterscheidet zwischen ,mere Goodness* und
,Virtue“. Erstere, heillt es in der spateren Fassung, ,,lies within the reach and capacity of all
sensible Creatures®, letztere ,,is allow’d to Man only*, Inquiry (1711), S. 27. VVgl. Robert B.
Voitle, Shaftesbury’s Moral Sense, in: Studies in Philology, LIl (1955), S. 17-38. Voitle, der
im Shaftesbury der ,,Inquiry” vor allem den Lockeschiiler sieht, nimmt die zweite Aussage
zum Anla3, um die ,moral faculty* als eine mit emotionaler Gewohnung einhergehende
Verstandesfunktion zu bestimmen, S. 20ff. Es ist wahr, da der Autor der ,,Inquiry” eine
Reflexion ohne Begriffe explizit nicht kennt. Allerdings begnugt er sich keineswegs damit
(wie Voitle annehmen miilite), die ,natural affections* wie Liebe, Mitleid etc. als gut (in
einem nicht notwendig moralischen Sinn) zu bezeichnen, vielmehr sieht er die Differenz von
,self-affection und ,natural affection® nachdruicklich als Priifstein einer ,virtuous or good
Creature® an, Inquiry (1699), S. 21. Entweder begleiten daher die ,secondary affections® nur
das moralische Urteil, bezeichnen also den Grad der moralischen Gewohnung, oder sie
verbinden sich spontan mit den natirlichen Affekten, und die explizite Reflexion 1aRt sie
bloR gesondert in Erscheinung treten: im ersten Fall gibt es keine moralischen Geschopfe
(,Creatures®), im zweiten keine natirliche Moral.



106 Zur Kritik des Erhabenen: Shaftesbury

Relationsgefliges oder ,private system‘, einer Individualitat, die, ohne das
Ganze zu sein, ein Ganzes ohne jede Beziehung auf anderes vorstellt, und die
entgegengesetzte des ,system of all things‘ oder ,general system of the uni-
verse“.18 Es sind Vorstellungen, die sich diesseits bzw. jenseits der Anschauung
bewegen, wahrend empirische Systeme der Wahrnehmung stets in umfassen-
dere eingebettet erscheinen und sich nur innerhalb des jeweils gréf3eren
Systems realisieren. In der physikalischen Welt gibt es keine selbstgentigsame
Existenz. Jedes System existiert in bezug auf andere:

For instance, to the existence of a Spider, the existence of such
Animals as Flies is made to be necessary: so that the Fly has a Re-
lation to the Spider, as the Web of the Spider, and the Spider it self
have relation to such Animals as Flies. And thus, in the structure of
one of these Animals, there is absolutely as apparent and perfect a
regard and relation to the other, as in the system of our selves

[..]e

Und das ist gut so. Soll heiRen, der Zyklus des Fressens und Gefressenwerdens
besitzt definitorische Kraft hinsichtlich dessen, was ,gut* genannt werden darf.
Ein immerhin denkbares Wesen, das ausschlieRlich fiir sich existierte, konnte in
seiner Art perfekt sein, aber es ware nicht gut, weil es zu niemandes Nutzen
ware,20

Gut sein heif3t, fir anderes oder Teil eines Systems sein. Der Eintritt in das
moralische Universum ist identisch mit dem Eintritt in die physikalische Welt
der Kreislaufe, in denen eins flrs andere existiert. Der Begriff des Bosen wird
damit groRzugig relativiert:

[...] if the ill of one privat System be the good of other Systems,
and be still the good of the general System (as when one Creature
lives by the destruction of another; one thing is generated from the
corruption of another; or one planetary System or Vortex may
swallow up another) then is the ill of that privat System no ill in it
self [...]2

18 Inquiry (1699), S. 13ff. Vgl. Inquiry (1711), S. 16ff.
19 Inquiry (1699), S. 13f.
20 Inquiry (1711), S. 16.
21 Inquiry (1699), S. 15.



Zur Kritik des Erhabenen: Shaftesbury 107

Bemerkenswert daran erscheint, dal? der Naturalismus das entscheidende
Argument fir die Rechtfertigung der Welt liefert, wie sie ist. Shaftesburys
Theodizee-Variante huldigt dem Zynismus der Natur und verkehrt sich dadurch
unbeabsichtigt in ihr Gegenteil. Denn logisch gesehen gibt es keinen Grund, die
Folge der jeweils umfassenderen Systeme nicht ad infinitum fortgehen zu las-
sen. Damit geriete das Geschéaft der Rechtfertigung oder der Eskamotierung des
Bdsen zu einem ProzeR, der schlechterdings nicht zu Ende gebracht werden
konnte und deshalb von vornherein als verloren gelten mifRte. Die ldee des
Universums als des einen Systems, das alle anderen in sich begreift und in dem
sich alles zum Guten richtet, lebt aus dem in der Praxis erwachenden Wunsch,
es moge so sein. Nlchtern betrachtet, besteht ihr argumentativer Wert darin, das
Motiv aufzuzeigen, das jenen Prozeld in Bewegung hélt. Anders gewendet: Sie
bezeichnet das Prozel3ziel, das durch den Prozel selbst in unerreichbare Ferne
rickt.

Der Theismus — dieser Theismus — ware nur zu retten, wenn jenes praktische
Bedirfnis mehr ware als das Hirngespinst eines zu kurz greifenden Verstandes.
Die Behauptung, erst die Annahme eines geordneten Universums, in dem alles
gerichtet ist, verleihe der Tugend die Festigkeit, mit der sie den ihr begegnen-
den Widrigkeiten zu bestehen vermdchte, ist weit davon entfernt, das zu leisten.
Eher annulliert sie, fast im Vorbeigehen, den Gang der Argumentation. Ent-
weder halt der moral sense, was er verspricht, oder die Polemik gegen eine bloR3
spekulative Moral erweist sich als ruinds fir die Tugend. Es ist kaum einzu-
sehen, wie eine Fiktion mit ungewissem Wahrheitswert einer Natur aufhelfen
soll, die sich selbst so schlecht zu helfen wei3. VVor allem, wenn die Fiktion
nichts anderes beschwort als die Gberlegene und fehlerlose Ordnung dieser
Natur.

Dal} der Autor der ,,Inquiry* die zutage liegende Schwierigkeit nicht erkennt
oder nicht erkennen will, 1&Rt, immerhin, der Vermutung Raum, dal} das ge-
nannte BedUrfnis tiefer geht als die Begriindung, die es erhalt. Es lohnt sich, der
Vermutung auf eigenes Risiko ein Stiick weit nachzugehen. L&t man sich dar-
auf ein, dann ergibt sich, dal die Vorstellung einer Folge tibergéanglicher, aber
distinkter Systeme der urspringlichen moralischen Reflexion nur bedingt
gerecht wird. Sie bietet den Vorteil, dal’ sie die Figur des Selbstbezugs durch
Selbstiiberschreitung in Begriffe fal3t, deren welterschlielende Funktion das
moralische Individuum in ein Netz unterschiedlicher Beziige und Bezlglich-
keiten bettet. Doch gerade die Annahme einer Vielzahl distinkter, ineinander
ubergehender Systeme verfalscht den vorbegrifflichen Reflexionsimpuls.
Schliel3lich setzt sich in ihm das empfindende Wesen in ein elementares



108 Zur Kritik des Erhabenen: Shaftesbury

Verhaltnis zu einem Ganzen, das nicht mehr ist — und sein soll — als unbe-
stimmte und in seiner Unbestimmtheit untberschreitbare Ganzheit. Das morali-
sche Wesen entdeckt sich nicht etwa in einer Vielzahl distinkter Systeme, son-
dern in der Einheit seines Weltbezugs. Der gute Wille, der sich auf ein
bestimmtes Objekt richtet, meint in diesem unmittelbar das Ganze, das die ei-
gene Existenz tragt, unabhangig davon, wie dem einzelnen mitgespielt wird, der
da existiert. Daraus folgt, daR ein rein empirischer Weltbegriff, der den Gedan-
ken der Einheit der VVorstellung einer infiniten Reihe distinkter Systeme opfert,
in Wahrheit eine moralfreie Welt konstituiert. Es ist nicht zuféllig die Welt, die
das ,Beispiel* des tierischen Nahrungszyklus so schonungslos anschaulich
beschreibt.

Ein héchst doppelziingiger Naturalismus 803t Shaftesbury in der Skizze ge-
rade dieses Systems (,animal system*‘) ein Bild des moralischen Universums
zeichnen. Die Allegorie mul3 gegeniber der Theorie leisten, was der moral
sense in der Realitat bewirkt: die Anverwandlung der gegenstédndlichen Welt.
Sie entgeht der moralischen Sinngebung eben deshalb, weil der distinkte Be-
griff sie faldlich macht. Das Indifferente, das den moralischen Sinn zwangsléu-
fig mit Abscheu erfullt, ist gleichzeitig Metapher des Guten. Es ist das Gute,
sobald es als Universalmetapher fungiert. Das moralische Bewuftsein flhlt sich
das Gute gerade da heraus, wo das verstandige Weltverhéltnis nur um Harten
weil3, die dem Einzelwesen nichts Gutes verheilRen. Umgekehrt gibt sich der
gute Wille seinen Gegenstand unmittelbar dadurch, dal3 er ihn zum Bild des
Ganzen verklart.

Das moralische Objekt existiert nicht, oder es existiert absolut. Entsprechend
existiert das moralische Wesen nur in bezug auf dieses Objekt oder gar nicht,
ganz so, wie das physische Wesen nur in der Gesamtheit seiner Bezlige
existiert. Den Gegenstand relativieren heil3t flir das moralische BewuRtsein, ihn
(und in ihm sich selbst) zu verneinen oder, was in dem Fall dasselbe ist, in die
Indifferenz zu entlassen.

Tatsachlich besteht darin die Lésung des Problems, an dem sich die klassi-
sche Theodizee vergeblich versucht. Es hat keinen Sinn, das Universum nicht
zu wollen, so wie es unméglich ist, das Gute nicht zu wollen. Das Universum
Ist gut, weil Uber es hinaus nichts in Aussicht steht. Es darf nichts in Aussicht
stenen, wenn der Satz, dal alles gut sei, die Welt meinen soll. Eine Religion
wie die christliche, die durch die Annahme eines strafenden und belohnenden
Gottes den moralischen Affekt seinem unmittelbaren Objekt entfremdet, indem
sie ihn auf etwas lenkt, das jenseits dieses Objekts liegt, und ihn so buch-
stablich schielen lehrt, korrumpiert ihn und entwertet im selben Atemzug die



Zur Kritik des Erhabenen: Shaftesbury 109

Schépfung.22 Die Theologie ist der wahre Feind der Moral, vorausgesetzt, sie
lehrt einen Gott, der mehr oder sogar anderes ist als das Vernunftwesen, dem
sich das Universum verdankt. Der Vernunftglaube — ,the Theistic belief* — ent-
hallt sich als der Kern einer jeden Religion, die diesen Namen verdient. Aber
ebensosehr erweist er sich als ihr erbitterter Gegner, wann immer die Theologie
Vorstellungen auf das hochste Wesen projiziert, die ihrem Wesen nach partiku-
lar sind.2s In einem in der Ausgabe von 1711 ersatzlos gestrichenen Passus zieht
Shaftesbury die entscheidende Konsequenz aus der Annahme eines Gottes, der
seinen Glaubigen befiehlt, gegen die nattrliche Moral zu handeln:

So that if the Praise and Love of a Deity be that which is proper to
every Religion, there is no Religion where God is not represented
intirely good, and free of malignity, injustice and cruelty, but what
must make that sort whatsoever it be, of malignity, injustice, or
cruelty, to be applauded and taken for Good and Right; and must
be the cause therefore of mens acting against natural Affection,
and of their growing malignant, injust, cruel, and the like.24

Die moralische Falle ist zuallererst eine, in der sich das religiose Bewuftsein
selbst verfangt. Nattrlich erschopft sich die wissende oder unwissende Verfal-
schung moralischer Begriffe durch ,Superstition®, wie der religionskritische
Terminus lautet, nicht im AuRerkraftsetzen ethischer Normen, weil ein obskurer

22 WHOEVER therefore has a firm belief of a God whom he dos not merely call
Good, but of whom in reality he believes nothing but what is good, and is really sutable to
the exactest character of Justice; such a Person believing Rewards and Punishments in
another Life, must believe them Rewards and Punishments of Virtue and Vice merely, and
not of any other Qualities or Accidents, which make them either Rewards for ill, or for
nothing; and therefore not properly Rewards, but capricious distributions of Happiness or
Unhappiness to Creatures.” Inquiry (1699), S. 73f. Nur der ,perfect Theist*, hei3t das, ist
immun gegen die Verfélschung des Guten, die im Glauben an jenseitige Guter liegt: ,,For
whatever be decided as to that of any Life after the present one, [...] he who is a perfect
Theist [...] cannot but believe that Virtue is made the good or advantage of every Creature
capable of having Virtue.”“ S. 74f.

23 Shaftesburys Verhaltnis zum Christentum: Stanley Grean, Shaftesbury’s Philosophy
of Religion and Ethics. A Study in Enthusiasm, Ohio 1967, Kap. 7; Aldridge, Manifesto,
a.a.0., S. 318 u.a., ferner ders., Shaftesbury, Christianity and Friendship, in: Anglican
Theological Review XXXII (1950), S. 121-136, ders., Shaftesbury and St. Paul (Mskr.) u.a.

24 Inquiry (1699), S. 46f.



110 Zur Kritik des Erhabenen: Shaftesbury

Gott es so befiehlt.>s Es genligt das Postulat eines goéttlichen Willens, der sich in
Differenz zur Natur bekundet, um die natlrliche Moral (und damit, laut
Shaftesbury, die einzige, die diesen Namen verdient) buchstéblich zum Ver-
schwinden zu bringen. Die Folgen des Coups sind bedeutend. Denn keinesfalls
kehrt durch ihn die indifferente Unschuld der Natur, wie sie der Anblick empi-
rischer Systeme lehrt, im Gewand religiés motivierten Handelns wieder. Der
totalisierende Blick des moralischen Bewulf3tseins auf die natlrlichen Systeme,
die sein Handeln bestimmen, wird dem Urteilenden durch die religiés moti-
vierte Moral ein fir allemal verwehrt. Entweder also ist das durch sie festge-
setzte Gute das Gute schlechthin (und der moralische Sinn nicht mehr als ein
tduschendes Geflhl), oder es ist das schlechthin Bose, ein Bbses eigener Aurt,
das im Plan der Natur schon deshalb nicht vorgesehen sein kann, weil es den
Blick auf ihn grindlich verstellt. In jedem Fall findet die exilierte Moral in ihm
einen Widersacher, gegen den sie, um ihrer bloRen Selbstbehauptung willen,
einen anderen Weltzustand reklamiert.

Der Grund fur das Scheitern des Theismus ist damit benannt.zs Er liegt in der
Korrumpierbarkeit der Tugend. Solange eine fremde Macht den moralischen

25 But this is certain, that by means of ill Religion, or Superstition, many things the
most horridly unnatural and inhuman, come to be receiv’d as most excellent, good and
laudable in themselves: For, where the commiting Bestiality is taught as a religious Practice,
there it is generally in high esteem, and thought to be in it self a thing excellent: For if any
thing that is abominable and horrid be injoin’d by Religion, as the suppos’d command of
some Deity; [...] then must the Deity be taken for such, and be thought of as a Being odious
and malignant; which every Religion forbids to believe.”“ a.a.0., S. 46. Es lebe die Diffe-
renz — in der Endfassung wird ,Superstition‘ Ubersetzt mit ,corrupt Religion*, wéhrend die
Formulierung ,which every Religion forbids to believe‘ der scheinbar harmloseren weicht:
,But this is what Religion, in the main, forbids us to imagine.” Inquiry (1711), S. 45f. Ver-
bietet uns also die Religion, die Mdglichkeit eines bdsartigen Gottes zu denken, oder verbie-
ten Religionen im allgemeinen, ihrem Gott Bosartigkeit zu unterstellen? Das Dilemma
besteht darin, daR die erste Version ein Denkverbot benennt, das die moralische Reflexion
vereitelt, und die zweite die Gleichwertigkeit aller Religionen (von gewissen Ausnahmen
abgesehen) in diesem Punkt postuliert. Die Konsequenz ist klar: Jede Offenbarungsreligion
ist entweder Aberglauben oder von ihm nicht unterscheidbar, mit allen Folgen. Es ist ver-
gebliche Mihe, dagegen mutmaliliche Zeugnisse personlicher Frommigkeit aus dem
ShaftesburynachlaR ins Feld zu fuhren (wie dies etwa Aldridge macht). Bei solchen Texten
ist vielmehr sorgfaltig auf Empfanger und Zweck zu achten.

26 \Was, wie im sich im folgenden zeigt, nicht bedeutet, dal es auler Gebrauch gerét.
Es &ndert nur seine Funktion — mit nicht zu tbersehenden Folgen.



Zur Kritik des Erhabenen: Shaftesbury 111

Sinn okkupiert, bleibt Tugend ein leeres Wort. Die Uberzeugung, daB hier der
Grund fir die offenkundige Verderbtheit der moralischen Welt liegt -
Shaftesburys primare GewilRheit — , Uberfuhrt die Frage nach der Natur des
Guten in den Zweifel an der Legitimitat der Herrschaft, welche die Religion
uber die Moral praktiziert. Als Theorie betrachtet, bezieht der Theismus,
scheinbar paradox, seine Uberzeugungskraft aus dem Einspruch gegen die
Meinung, der Atheismus sei unvereinbar mit der Moral. Was da als Meinung
fungiert, ist eine schillernde GroRe: einerseits oola, das Daftirhalten, das sich
angesichts der sokratischen Frage, wie es gemeint sei, als grundlos enthdllt,
andererseits ,public opinion®, die herrschende Meinung oder das, was die
Allgemeinheit sich, das heil3t, ihren Gliedern, als kurrente Wahrheit verordnet.2
Wahrend erstere unter der Frage nach ihren Grinden zerrinnt, gewinnt letztere
in der Sanktion gegen den Herausforderer jene Scharfe, die ihre formierende
(vom Standpunkt des Kritikers aus: deformierende) Funktion an den Tag bringt.
Die Engfuhrung beider Bedeutungsstrange durch eine Theorie, die sich um
ihres philosophischen Anspruchs willen mit der public opinion anlegt, erhebt
diese, was leicht Ubersehen wird, zu einer Bedingung von Erkenntnis. An ihr
entfaltet das systematische Denken seine Mdoglichkeiten. Schliellich ist die
moralische Denunziation des Atheismus alles andere als ein Gedankenspiel. Sie
liefert die allseits anerkannte Rechtfertigung der religiés motivierten 06f-
fentlichen Moral. Ihre Zurlickweisung ist mithin ein Angriff auf diese Moral.
Aus ihrer logischen Hinfalligkeit gehen Theismus und Atheismus mittelbar als
die beiden Anschauungen hervor, die mit sich selbst und dem Faktum der
Moral zusammen bestehen, also systematisch gedacht werden kénnen. Wenn
daher der Atheismus, im Gegensatz zur Religion, die Tugend weder behindert
noch beférdert, dann einfach deshalb, weil er sie nicht begreift. Begreifen heilt
hier, das Faktum der Moral auf die elementare Fahigkeit zu beziehen, das
Ganze zu empfinden, und folglich das Ganze, und zwar in systematischer Form,
zu denken. Der Atheismus gelangt Gber den empirischen oder privativen Sy-
stembegriff nicht hinaus. Er totalisiert, ohne den Grund anzuerkennen, der
allein ihn als System zureichend motivieren konnte. In dieser Hinsicht ist der
Theismus ein gewendeter Atheismus, gewissermalRen ein Atheismus mit zurei-
chendem Grund. Die Anerkennung des verniinftigen Weltgrundes wiederum ist

27 Zur Geschichte der ,public opinion® in den englischen Parteikdmpfen des spéten 17.
und friihen 18. Jahrhunderts: Edmund S. Morgan, ,,Inventing the People®. The Rise of Popu-
lar Sovereignty in England and America, New York 1989.



112 Zur Kritik des Erhabenen: Shaftesbury

unauflésbar verknlpft mit der Einsicht in die herrschende Unvernunft — eine
Unvernunft, die zwanghaft das Ganze (im Offentlichen Handlungsraum) usur-
piert.

Wenn daher Shaftesbury im ,,Soliloquy* die Parole ausgibt,

The most ingenious way of becoming foolish, is by a System 2,

so legt er damit, den argumentativen Zusammenhang hinreichend bedacht,2 den
Finger auf eine Wunde, die sich das Denken dadurch zufligt, dall es wider
besseres Wissen auf einer systematischen Weltsicht beharrt. Denn selbstredend
steht es ihm nicht frei, sich seines systematischen Charakters zu entschlagen.
Die Aufforderung, unsystematisch zu denken, ware gleichbedeutend mit der,
nicht zu denken. Sie ernst zu nehmen, bedarf stets eines eher kindlichen Ge-
muts. Um seiner selbst willen entrichtet das Denken den ihm abgeforderten
Preis. Er besteht darin, dal} es sich die Sicht der Dinge verstellt und so an sich
selbst zum Narren wird. Das Scheitern der Systeme ist stets geeignet, Gel&chter
hervorzurufen.

Dieses Gelachter, das sich durch keine immanente Stringenz der Gedanken-
fihrung beeindrucken l&4i3t, quittiert die Selbstaufhebung der Systeme und ihre
Verwandlung in etwas, das der geschméhten Meinung nicht ohne Grund zum
Verwechseln ahnlich sieht. Das Lachen fuhrt die Bewegung des Zweifelns in
den Raum der public opinion zuriick. Die aus dem Widerspruch zur herrschen-
den Meinung hervorgehende Privatmeinung, die den Anspruch, mehr zu sein
als jene, am Ende nicht einldsen kann, verfallt dem Gespott, weil sie am Wider-
spruch zerbricht.

»Aristophanes the murderer of Socrates® heillt es unumwunden im nachge-
lassenen ,,Design of a Socratick History*“. Shaftesbury ist sich also keineswegs

28 Soliloquy: or, Advice to an Author (1710), S. 289.

29 Der Vorwurf geht an eine Philosophie, die sich nicht auf die Analyse des moral
sense grindet und dadurch den praktischen Sinn aller Philosophie verfehlt: ,,And the surest
Method to prevent good Sense, is to set up something in the room of it.* ebd. Die systemati-
sche Form allein bewirkt in der Philosophie nichts. Sie schadet dann, wenn sie den Gegen-
stand verdeckt. Das unterscheidet die falsche Philosophie von den theoretischen Wissen-
schaften, die ihn freilassen und daher nichts verderben: ,,All he” — gemeint ist der Student
dieser Facher — ,,desires, is to keep his Head sound, as it was before.” ebd. Die ganze Pas-
sage ist eine implizite Polemik gegen Locke, vgl. Askemata, Rand, Life etc., S. 268. —
Uehlein, a.a.0., S. 22, Anm.12.



Zur Kritik des Erhabenen: Shaftesbury 113

dartber im unklaren, welche Instanz in der Ridikulisierung des Systemdenkens
triumphiert. In der Figur des Sokrates hat die Herausforderung der 6ffentlichen
Meinung durch das seiner Stringenz innewerdende Denken ein fir allemal
Gestalt gewonnen. Die Erwagung, sie sei dem von einem Komddienschreiber
entfesselten Gel&chter zum Opfer gefallen, wird durch die mitgelieferte Rede
vom Selbstmord des Philosophen bloR3 vordergriindig geddmpft. In Wirklichkeit
wird sie dadurch eher verscharft. Der Entschlul zum Selbstmord ist identisch
mit dem EntschluB, das eigene Denken nicht durch das Leben Ligen zu
strafen.st Das im Geldchter vorweggenommene Urteil findet seine Griinde nicht
in den Schiefheiten des vom Dichter gefertigten Portraits. Es findet sie in einem
durch kein verzerrendes Detail beiseitezuschaffenden Quentchen Einsicht: dem
resignativen Begreifen, dal hier ein Denken sich nicht als Meinen bekennen
will, ohne letzten Endes mehr fir sich ins Feld flhren zu kbénnen als die
sondernde Instanz des odaiwudviov, der inneren Natur oder des grundlosen
Andersseins.s2 Dies angenommen, ist die Einstimmung in die geréchte Meinung

30 Design of a Socratick History/Chartae Socraticae (Mskr.), P.R.O. 30/24/27/14,
S. 28, rechte Spalte. — Entstehungszeit des ,,Design“: 1703/04. ,,Chartae Socraticae* (nach
Horaz, De arte poet.309f.) war der geplante Titel der Schrift, wie aus dem Deckblatt hervor-
geht. Vgl. Advice, S. 191 sowie S. 204: ,,THUS much for Antiquity, and those Rules of <Art,
those Philosophical Sea-Cards, by which the adventuring Genius’s of the times were wont
to steer their Courses, and govern their impetuous Muse. These were the CHARTAE of our
Roman Master-Poet, and these the Pieces of Art, the Mirrours, the Exemplars he bids us
place before our Eyes.” a.a.O., S. 204f. Siehe Wolfram Benda, Der Philosoph als literari-
scher Kinstler, Diss. (masch.), Erlangen 1982, S. 150ff.

31 Voluntary Death*: Design, S. 6 u. 14; ebd. auch: ,,selfmortifying old man*. Socra-
tes’ ,,Popularity & Attraction” fir die atheniensische Demokratie sind die Hauptgriinde
seiner Verurteilung und seines Entschlusses, nicht das Leben eines Verbannten zu fihren,
ebd. ,,But the Main way this; that Socrates would tell the Athenians their faults & censure &
correct yéM & live after that manner amongst them [perfect] and the Athenians would not
bear this, & upon this point y¢ Cause was tryed. will you [...] or no? Socrates declares
highly the contrary; therefore submits to death.” Design, S. 2, rechte Spalte.

82 The 1o dawoviov directly dedg, by Plato himself“: Design, S. 66. Zum einfachen
Wortgebrauch verweist Shaftesbury auf den Gorgiasschiler Isokrates, ,,a Contemporary or
just after Socrates” (S. 160), zur philosophischen Bedeutung insbesondere auf Epictet 1,29;
I1,2; 11,22; 1V,4 (Design, S.133), und Seneca, Epist. moral. 41: ,the whole Letter worth
inserting as extreamly Socratick, & the Expostulation like that of Socrates ab! the daiudviov
in the first Book of Xenophon* Design, S. 161. An der ,naturlichen® bzw. ,Gbernattrlichen®
Deutung des oawoviov scheiden sich flr Shaftesbury die stoische und die platonisch-



114 Zur Kritik des Erhabenen: Shaftesbury

unlberhdrbar, wenn der ,,Letter concerning Enthusiasm* dekretiert, aus der Tat
des Aristophanes sei am Ende kein Unrechts3: erwachsen:

The divinest Man that had appear’d ever in the Heathen World,
was in the height of witty Times, and by the wittiest of all Poets,
most abominably ridicul’d, in a whole Comedy writ and acted on
purpose. But so far was this from sinking his Reputation, or sup-
pressing his Philosophy, that they both increas’d the more for it;
and he apparently grew to be more the Envy of other Teachers. He
was not only contented to be ridicul’d; but, that he might help the
Poet as much as possible, he presented himself openly in the
Theater; that his real Figure (which was no advantageous one)
might be compar’d with that which the witty Poet had brought as
his Representative on the Stage.34

Es ist unwahrscheinlich, dal3 hier ein Meinungswechsel stattgefunden hat. Der
Tod des Sokrates und die Frage nach Schuld oder Unschuld der Parteien wer-
den in der Schrift, mit welcher der Prosaist Shaftesbury debutiert, kurzerhand

metaphysische Richtung der Philosophie. Platonismus ist fur den Cudworth-Schiiler
wesentlich identisch mit christlicher Metaphysik. Er arbeitet damit der 6ffentlichen Religion
oder dem Volksaberglauben zu: ,,Strange Storys (or Fictions) of Plato, ebd., s. f. ,,Nothing
of the dawwoviov in Aristoph. and therefore not us’d by Socrates till afterwards, probable
therefore to have been his Expedient to shew the owning of Diety & Oracles. Xenophon
appeals to it, & Socrates himself in his Apology of Xenoph., & Plato in his Apology — “
(hier ist Plato Gewahrsmann des historischen Sokrates), ,,This upon the Hypothesis that all
was naturall only & xata oixovouiav*. Design, S. 34, linke Spalte. Die Sprechweise xara
oirovouiav dient der Verstandigung zwischen den Philosophierenden und 1aR3t den Volks-
glauben auf sich beruhen: Design, S. 12 (4.) u.a. Die natirliche Deutung sieht im dawoviov
das stoische ,Selbst’ oder das ,herrscherliche Prinzip® (zpoaipeoic bzw. #yeuovikov):
Uehlein, a.a.0., S. 112f. In den ,,Askemata® heilt es entsprechend: ,, That which is within
thee must be either 0 év ool Oeoc éotw mpootdrns [the deity presiding within] vouv xai
oainova [intellect and the demon], an Asculapius, a Hermes, a Mulciber, or wretched
matter, clay, metal, drugs in the hands of wretched chemists, or merciless Cyclops. — The
oainov and 1o oawoviov; the to Hyeudvicov [the ruling faculty] and o @ciwov [Deity]. Copy
and original; the same here in the microcosm as in the 7o xav [the Whole]. Either atoms or
deity. No medium. That multiplicity or this simplicity. No compromise — anarchy, or
monarchy.” Rand, S. 254f. Die Zitate stammen aus Marc Aurel, 111 88 5,7.
33 A Letter Concerning Enthusiasm (1711), S. 30.
3 ebd.



Zur Kritik des Erhabenen: Shaftesbury 115

ausgeblendet.ss Wenn, wie der Enthusiasmusbrief suggeriert, L&cherlichkeit der
Prufstein ist, an dem sich das seridse Denken zur Kenntlichkeit bequemt, wenn
ferner der Fall des Sokrates geeignet ist, diese These zu illustrieren, dann lage
eigentlich nichts ndher als ein Versuch, die Schuldzuweisung aus dem ,,Design*
gemaR der gewandelten Sicht der Dinge zu revidieren — stets vorausgesetzt, der
Autor habe eine solche Revision inzwischen stillschweigend vollzogen. Dal}
nichts dergleichen zum Vortrag kommt, zeigt an, dall jenes ,am Ende kein
Unrecht* — ,Nor did this prove in the end any Injury‘ — nicht die Bedeutung
haben kann, die ihm in Unkenntnis des nie publizierten ,,Design* bei ober-
flachlicher Lektire zufallt. Es muR vielmehr das Wissen um den ,Mord* ein-
schlieBen. Gewil hat sich die Uberzeugung Shaftesburys von der Mitschuld des
Aristophanes nicht inzwischen auf wundersame Weise in ihr Gegenteil ver-
kehrt. Offenbar steht der Mord selbst nicht langer als ein Unrecht zur VVerhand-
lung an.

Zweifel sind kaum mdglich: Der verborgene Sinn des ,test of ridicule® als
des Prifsteins des Denkens (und zwar des einzigen, wie Shaftesbury beteuert,
der es in seine vollen Rechte einsetzt) liegt darin, dal3 er den Mord an Sokrates
legitimiert. Man kann auch sagen, er ritualisiert ihn — nicht die Tat, wohlge-
merkt, sondern ihr literarisches Gegenstlick. Es ist das gutgehiitete Geheimnis
des Autors, dal} er die Freiheit des Denkens in eine Beweglichkeit setzt, die ihre
Bedingung in der Bereitschaft zur Preisgabe seiner Resultate an eine feindselige
Offentlichkeit findet. Der Ausdruck ,Preisgabe‘ ist so zweideutig wie die Sache,
auf die er verweist. Er umschreibt eine doppelte Denunziation. Einerseits
zwingt der Komaodienschreiber den Philosophen unter dem Schein der Kom-
plizenschaft, vor das Publikum zu treten, wohl wissend, dal der Anblick
miRféallt — ,that his real Figure (which was no advantageous one) might be
compar’d‘ — , andererseits zeiht er ihn einer L&cherlichkeit, die er selbst, wider
alle Gerechtigkeit, in die Buhnenfigur erst hineinlegt. Die Absurditat des
Anblicks entspricht der Absurditat der Inhalte. Nur ist der Anblick des Philoso-
phen authentisch und erscheint absurd allein deshalb, weil dieser es ablehnt,
sich vorteilhaft zu prasentieren. Die untergeschobenen Inhalte hingegen klingen
nicht nur phantastisch in den Ohren des johlenden Publikums, sondern auch in
den Ohren des den Kapriolen seines Biihnen-Ego wehrlos ausgelieferten Philo-
sophen und derer, die ihn kennen. Das Spektakel richtet sich selbst. Der

35 Erschienen erstmals 1708. Vgl. Richard B. Wolf, The Publication of Shaftesbury’s
,»A Letter concerning Enthusiasm*, in: Studies in Bibliography, XXXII (1979), S. 236-241.



116 Zur Kritik des Erhabenen: Shaftesbury

Philosoph ist anwesend abwesend. So zeigt er sich als ein Wissender: Er weil,
was der Larm der Auffiihrung Ubertont. Unerreichbar fir das bdse Spiel der
Komodie schafft die Inszenierung Raum fiir die Moglichkeit, zwischen dem
sich stumm dem Publikum zeigenden Philosophen und der Buhnenfigur, die an
seiner Statt vor den Zuschauern paradiert, Vergleiche zu ziehen. Einerseits
zwingt sie den Philosophen, gute Miene zum bdsen Spiel zu machen, anderer-
seits erlaubt sie ihm, parallel zu Bihnensituation, die wortlose Konfrontation,
auf die sich der seinem eigenen Urteil Uberlassene Zuschauer seinen Reim ma-
chen kann. Der Verrat des Denkens an die Offentlichkeit verrat nicht seine
Inhalte (denn er teilt sie nicht mit); aber er macht die Nichtmitteilsamkeit oder
das Schweigen zu einem Bestandteil 6ffentlicher Rede. Das allein rechtfertigt
ihn. Das vom einzelnen, nicht vom Publikum zu Erratende ist gerade das, was
nicht verraten wird.

Mit dem Vorschlag, unterschiedslos alle Gegenstédnde des Nachdenkens dem
test of ridicule auszusetzen, weil nur er ihr spezifisches Gewicht offenbaren
konne, nimmt der Geist Abschied von der erttftelten Welt und bestimmt sich
als Kritik. Keine antiklerikale Spitzzingigkeit im Enthusiasmusbrief und
anderswo kann dartber hinwegtauschen, daB die prinzipielle Gegnerschaft, die
in ihr zum Ausdruck gelangt, auch ein Vorwand des Geistes ist, sich selbst 6f-
fentlich den ProzeRR zu machen und damit die einzige Moglichkeit zu ergreifen,
die es ihm erlaubt, sich zu zeigen. Die Absage an den deistischen Konsens
findet ihre literarische Gestalt in der Verleugnung der Philosophie als der
Bedingung der Maglichkeit, Vernunft in die Offentlichkeit zu tragen. Sie ist in
erster Linie eine Absage an diesen wie an jeden anderen Konsens aus der kei-
neswegs grundlosen Furcht, daR in der erreichten Ubereinstimmung in der
Sache die Sache selbst verlorengehe, auch und gerade dann, wenn sich die
Ubereinstimmung dem Zwang der Argumente verdankt. Bei Strafe der Selbst-
ausloschung ist es dem Wissen versagt, sich als Meinung zu etablieren.

The liker any thing is to Wisdom, if it be not plainly the thing it-
self, the more directly it becomes its opposite.3s

Das nichtpratendierte Wissen, so l&t sich zusammenfassen, ist untbertragbar

an die Selbstentdeckung des moralischen Individuums oder das Gewahrwerden
des dawuoviov zuriickgebunden. Es kann durch Rede nur angeregt werden. Das

36  Advice, S. 289f.



Zur Kritik des Erhabenen: Shaftesbury 117

geschieht mit Hilfe jener Nichtmitteilsamkeit, die der philosophisch ambitio-
nierte Witz in den Raum o6ffentlicher Rede hineintragt. Es gehort zu den Hérten
dieses Geschéfts, daR es den Gegner nicht allein postuliert, sondern auch auf
offentliche Unterwerfungsgesten ihm gegeniiber angewiesen bleibt. Der Staat,
so der Autor des ,,Letter”, hat nicht bloR das Recht, sondern er hat die Pflicht,
seiner Bevolkerung eine Religion zu verordnen. Die Argumente daflr sind
schillernd.s” Den Ausschlag dirfte geben, dall der Kritik ein Wahn wie der
andere gilt. Die Sanktionierung eines bestimmten Wahns auf Kosten aller
anderen er0ffnet ihr hinreichenden Spielraum, unangreifbar und ungezwungen,
in der Rolle einer Sachwalterin Offentlicher Interessen, jeden Wahn als Wahn
zu brandmarken, sofern sie nur den einen 6ffentlich auszusparen weil:

BEING risen both of us pretty late in the morning, which was Sun-
day: we went (you know) to Church for the first time of this new
Year. Thither | never went with truer Zeal, in a better Disposition,
or with wholesomer Reflections. & what Satisfyed me still the
more, it was by appointment that we were that Day to receive the
Sacrament together; having had no opportunity of a long time; and
it being now in a manner our Duty, at least for Examples sake, on
the Account of our Stations in Parlement.s8

37 [...] <tis> necessary a People shou’d have a Publick Leading in Religion. For to
deny the Magistrate a Worship, or take away a National Church, is as mere Enthusiasm as
the Notion which sets up Persecution. For why shou’d there not be publick Walks, as well as
private Gardens? Why not publick Librarys, as well as private Education and Home-Tutors?
But to prescribe bounds to Fancy and Speculation, to regulate Mens Apprehensions and
religious Beliefs or Fears, to suppress by Violence the natural Passion of Enthusiasm, or to
endeavour to ascertain it, or reduce it to one Species, or bring it under any one Modification,
IS in truth no better Sense, nor deserves a better Character, than what the Comedian declares
of the like Project in the Affair of Love —

Nihilo plus agas
Quam si des operam ut cumratione insanias‘ . Letter, S. 16f.
Das ist, mit Verlaub gesagt, ein Pladoyer gegen die Staatsreligion. ,,And thus is Religion
also Pannick® . Letter, S. 15.

38  The Adept Ladys or The Angelick Sect. Being The Matter of Fact Of certain Ad-
ventures, Spiritual, Philosophical, Political, and Gallant, in a Letter to a Brother, An: Dom:
1701/2, SE 1,1, S. 414. Zum entstehungsgeschichtlichen Hintergrund der nachgelassenen
Schrift A. Owen Aldridge, Shaftesbury’s Rosicrucian Ladies (Mskr.).




118 Zur Kritik des Erhabenen: Shaftesbury

Das ist kostlich gesagt. Die Suffisanz will, das versteht sich, ausgekostet wer-
den. Das verrat mehr Gber die Ambitionen der neuen Prosa als jede explizite
Aussage, zu der sie sich hier und in Zukunft versteigt. Ohne Einstimmung ist
der GenuB, den sie ermdglicht und dessen Mdoglichkeit sie ins Leben ruft,
schlechterdings nicht denkbar. Ohne die spontan aufbrechende und nach-
schwingende Eintracht des Autors und seines Lesers einerseits, des Lesers und
seines anonymen Mitlesers andererseits, denen der vertrauliche Gestus und die
fiktive Briefform die Rolle des Angesprochenen und, im gleichen Zug, die des
Voyeurs aufnoétigen, bleibt die literarische Vorlage blind.s Als Voyeur weil}
sich der Leser vollig eins mit dem Publikum, dessen Teil er ist. Angesprochen
hingegen fuhlt er sich als wissend-verstdndigter einzelner. Dieser einzelne aber,
betroffen durch das subkutan wirkende Urteil des Geschmacks, ist nur einer
von vielen, die dem Effekt nicht entkommen koénnen, selbst wenn sie es woll-
ten. Der Tabubruch ist schon immer geschehen, und die Zensur, selbst der
entschiedene Einspruch des Verstandes, kommt stets zu spét.«

Die neue Prosa ist eine Prosa des Geschmacks. Shaftesbury wird nicht mide,
es zu betonen. Darin liegt ihre Stérke wie ihre Schwéche. Sie wirkt stark, weil
sie die Meinung mit Mitteln ihres eigenen Repertoires schlagt, schwach, weil
sie ein Gelten aus schlechtem Grund durch ein schlechterdings grundloses
ersetzt. Zwar liegt der Grund, wie sie versichert, den Regungen des guten
Geschmacks stets voraus. Doch den Beweis bleibt sie, wie sollte sie anders,
schuldig.4r Abgesehen von der leicht erkennbaren petitio principii bleibt es eine
Auskunft, die sich selbst aufhebt, wenn Shaftesbury den guten Geschmack als
den definiert, der innerhalb der guten Gesellschaft herrscht und es als ungehorig

39 Die ,,Adept Ladies* sind das friiheste Zeugnis dieses Stils bei Shaftesbury. Zweifel-
los war es Vorsicht, die ihn davon abhielt, eine Schrift zu publizieren, die so offensichtlich
mit dem Gedanken der Publizitat kokettiert. In den spateren Schriften ist das Netz der Tdu-
schungen subtiler geknlpft. Die Ironie wird gleichsam zurtickgebogen, wie der Schlu des
Enthusiasmusbriefs anschaulich zeigt. Der Erfolg gab ihm Unrecht. Der Brief gegen geriet
zum Freibrief fUr den Enthusiasmus.

40 Es ist der Nachgeschmack, an dem sich die Geister scheiden: Aufklarung hat einen
schalen Geschmack fir den, der ihr die Gefolgschaft verweigert.

41 There is a great difference between seeking how to raise a laugh from everything,
and seeking in everything what justly may be laughed at. For nothing is ridiculous except
what is deformed®. Sensus communis; an Essay on the Freedom of Wit and Humour,
Robertson, vol. I, S. 85. Das heif’t, wie bereits Leibniz zweifelnd anmerkt, dem Witz Vor-
schriften machen — auf den Verdacht hin, daR er sie als die seinen respektiert.



Zur Kritik des Erhabenen: Shaftesbury 119

empfindet, die dort anzutreffende Freiheit der Betrachtung nach auf3en zu tra-
gen.#2 Denn nur sehr bedingt richtet sich der Geschmacksappell an die namhaft
zu machenden Glieder einer existenten Gegenoffentlichkeit, die sich insgeheim
nachdricklich und mit guten Griinden dartber verstandigt hat, was von 6ffent-
lichen Unterwerfungsgesten zu halten sei — ,,Disbelievers & religiouse obser-
vers®.4s Kein Zweifel zwar, dal} Shaftesbury schreibend die Zirkel aristokrati-
scher ,virtuosi‘, in denen er sich bewegt, fest im Blick hat, dal} er, der im
Gentleman-Philosophen Xenophon sein literarisches Vorbild findet,# es vollig
ernst meint mit der Maxime,

you are to remember, my friend, that | am writing to you in defence
only of the liberty of the club, and of that sort of freedom which is
taken amongst gentlemen and friends who know one another per-
fectly well [...]4

Kein Zweifel aber auch, daR die — gewolltes — Publikation hinreicht, um den
,Club* um ebenso viele fiktive Mitglieder zu bereichern, als sie reale Leser

42 To start questions, or manage debates, which offend the public ear, is to be want-
ing in that respect which is due to common society. Such subjects should either not be
treated at all in public, or in such a manner as to occasion no scandal or disturbance* — also
kata oikonomian. ,,The public is not, on any account, to be laughed at to its face; or so
reprehended for its follies as to make it think itself contemned. And what is contrary to good
breeding is in this respect as contrary to liberty. It belongs to men of slavish principles to
affect a superiority over the vulgar, and to despise the multitude.” Sensus communis, S. 53.

43 Gemdnzt auf die ,groRen Méanner Roms*: Design, S. 132.

44 Advice, S. 253f.

45 Sensus communis, S. 53.

46 Die ungewollte Publikation der ,,Inquiry” von 1699 ist deshalb so lehrreich, weil die
Prasentation des MiRgeschicks durch den fingierten Drucker oder ,Amanuensis‘ zeigt, dal}
tatsachlich das anonyme Publikum und nicht, wie der Autor im ,,Advice” glauben machen
mdochte, die philosophischen Freunde der Adressat der planvoll publizierten Werke der
,Characteristicks” ist. Es stimmt nicht, dal der Druck zum Werk nichts hinzutut (Advice,
S. 304), — er bringt es vielmehr zur Welt, wie die Ausdriicke ,,unshapen foetus* und ,,false
birth® in den ,,Miscellaneous Reflections® anschaulich bekunden (s.0.). Nicht zu reden
davon, dal? die Brieffiktion der verschiedenen ,,Letters” in der Anlage der ,,Characteristicks*
mit wunschenswerter Klarheit hervortritt: sie vor allem empféangt ihren Sinn durch das
Doppelspiel von Intimitdt und Publizitat. Zur Publikationsstrategie Shaftesburys siehe die
minutiése Arbeit von Horst Meyer, Limae labor: Untersuchungen zur Textgenese und



120 Zur Kritik des Erhabenen: Shaftesbury

findet, die den Tabubruch goutieren. Sie kommen sich zwar nicht als Personen
néher, wohl aber antizipieren sie einander als ,friends who know one another
perfectly well*. Eine Eigenart dieser Prosa besteht darin, daR ihr Verstandigt-
sein Verstdndigung nicht voraussetzt. Sie okkupiert den Geschmack, wéhrend
sie den auf Diskursivitat pochenden Verstand hinters Licht fihrt. Das Ge-
schmacksurteil blockiert das Verstandesurteil; durch die Einstimmung, die sie
provoziert, enthalt es dem Verstand seine angestammten Gegenstande vor. Das
allein sollte hinreichen, Zweifel an der Fahigkeit des zum Schreibzweck erho-
benen test of ridicule zu wecken, das Denken, wie behauptet, in Gang zu setzen.
Der anonymen Mitgliedschaft des Lesers in einem fiktiven Club Gleichgesinn-
ter entspricht seine imaginierte Teilhabe am freien Denken, die, ebenso an-
strengungs- wie folgenlos, sich in der GewiRheit wiegt, hier und jetzt sei es
vollbracht. Der rituelle Mord an Sokrates wiederholt sich auf seiten des Lesers,
der nicht im Ernst gewillt ist, sich auch nur einen Schritt ins Dickicht der Ar-
gumente zu verlieren und es deshalb vorzieht, sich eins zu fihlen mit denen,
die, wie er, ohnehin Bescheid wissen. Die Clubatmosphare, in der Gber alles
gesprochen werden kann, I8t sich nicht publizieren. Es sei denn um den Preis,
dal® dber nichts mehr gesprochen wird, weil alles durch die Blick und Geste
einschlieBende Art der Darbietung, also durch Ausgrenzung geschieht. Die
Hydra der 6ffentlichen Meinung wird durch den differenten Geschmack oder,
genauer, durch die gezielte Geschmacklosigkeit der sich als Diskretion tarnen-
den Indiskretion ebensosehr als Gegner markiert wie ihr Gegenpart, die als
scholastische Haarspalterei denunzierte Zumutung der ausformulierten Sy-
steme. Es ist leicht zu sehen, dal} die Fiktivitat der Zugehorigkeit zum Club sich
ohne weiteres auch auf die zur gegnerischen Seite Ubertragt. Ohne einen Zug
von Paranoia ist Aufklarung nicht zu haben.

Druckgeschichte von Shaftesburys ,,The Moralists“, 2 Bde., Frankfurt/M.-Bern-Las Vegas
1978. Den politischen Aspekt verfolgt Wolfram Benda, a.a.0., S. 50-114.



Zur Kritik des Erhabenen: Shaftesbury 121

2. Horaz oder das Schicksal der Poesie

Nirgendwo 1aBt sich die Doppelziingigkeit der neuen Prosa so mit Handen grei-
fen wie dort, wo sie Uber sich selbst Auskunft zu geben scheint oder wirklich
gibt. Letzteres vornehmlich durch den Widerspruch, den sie im Leser erregt,
vorausgesetzt, er ist imstande, die Grundsatze der Kritik gegen sie selbst zu
wenden und nicht Meinung mit Meinung zu vergelten. Zu den Prédmissen der
Kritik gehort, daR sie den Gegner durch Mimikry Uberlistet. Das verlangt eine
Regie, die das Terrain des Verstehens der Selbstverstandigung des Lesers ber-
antwortet, ihrem Ge- oder Milingen nach Regeln (stimmt man dem Autor zu)
des inneren Dialogs, deren Kenntnis im Ernstfall dariiber entscheidet, ob ein
Schriftsteller zahlt. Auf ihr beruht demnach die ganze Kunst. Jeder isolierte
Aspekt des literarischen Handwerks verfluchtigt sich daneben zur quantité
néglégeable. Folgerichtig ruckt der ,,Advice*, diese weithin fiktive Kunstlehre
der neuen Prosa, die Technik des Selbstgesprachs ins Zentrum des Gedankens.
Die supponierte Unmaoglichkeit, sich mit seinesgleichen o6ffentlich zu verstan-
digen, verlegt die Selbstverstandigung des Autors ebenso wie die des Lesers
hinter die Kulissen des literarischen Spiels.4” Der Schriftsteller mufz mit sich
verstandigt sein, ehe er offentlich das Wort ergreift, da er sonst das Ziel not-
wendig verfehlt, das er schreibend verfolgt. Ebenso notwendig muf er sich
schreibend zuriicknehmen, damit der Leser Gelegenheit erhalt, statt seiner das
Ziel zu erreichen. Das ist zweifellos ein Dilemma. Seine Handhabung vor stau-
nendem Publikum 1aBt den Schriftsteller als Taschenspieler dastehen, dessen
Trick vor allem eins erweckt — Neugierde. Den Trick verraten aber heil3t ihn auf
eine solche Weise vorfihren, daB er nicht langer wirkt.

47 Regimen® ist das Stichwort fir die im ,,Advice” vorgeschlagene ,Methode des
Selbstgespréachs® (S. 159 u. 166 ,,wholesom Regimen of Self-Practice*), zugleich Schlussel-
begriff der philosophischen ,Exercises*, die Shaftesbury unter dem Titel ,,Askemata“ in den
Jahren 1698-1700 und 1703/04 sowie 1707/08 zu Papier brachte, und die von Benjamin
Rand unter dem Titel ,,The Philosophical Regimen* zu Beginn dieses Jahrhunderts erstmals
(und philologisch unzuverléssig) ediert wurden. Die ,,Askemata“ entsprechen in Form und
Inhalt dem vom ,,Advice* geforderten Typus des Selbstgesprachs. Shaftesbury hat nie den
Versuch gemacht, den privaten Charakter dieser Aufzeichungen aufzuheben. Offenkundig
waren sie nicht zur Publikation bestimmt. Der Verfasser des ,,Advice* hat die empfohlenen
,Exercises* also flr seine Person absolviert — wie er auch zu verstehen gibt. Die eingehend-
ste Interpretation der ,,Askemata“ vor dem Hintergrund der mittleren Stoa gibt Uehlein,
a.a.o.



122 Zur Kritik des Erhabenen: Shaftesbury

[...] my Pretension is not so much to give Advice, as to consider of
the Way and Manner of advising. My Science, if it be any, is no
better than that of a Language-Master, or a Logician. For | have
taken it strongly into my head, that there is a certain Knack or Leg-
erdemain in Argument, by which we may safely proceed to the
dangerous part of advising, and make sure of the good fortune to
have our Advice accepted [...]48

Das ist ein redliches Programm, vorausgesetzt, der Leser begreift, dal} es sich
um die Redlichkeit des Taschenspielers handelt, der seinen Koder auswirft, um
ihm, dem Leser, die kommenden Ausfihrungen schmackhaft zu machen.
Schmackhatft bis hin zu der unversehens (berschrittenen Grenze, jenseits derer
die versprochene Aufklarung sich in einer Auskunft bespiegelt, die ihre Pramis-
se doppelt widerruft.

Denn einerseits bringt sie, sich keineswegs formal bescheidend, allen Rat-
schlag (ein understatement, wie geschaffen, um den Zweck des Schreibens ver-
hillend zu benennen) ins — moralische — Ziel. Andererseits zeigt sie, formal
betrachtet, dal? der Trick wundersamerweise mit seiner Auflésung zusammen-
fallt. Schliel3lich besteht er darin, tduschende Eindricke und falsche Vorstel-
lungen zu zerstreuen, die den einzelnen daran hindern, in Ubereinstimmung mit
sich selbst zu handeln. Der Trick entpuppt sich als eine Paraphrase des sokrati-
schen Wegs. Wie dieser notigt er den einzelnen, aus der Todesfurcht herauszu-
treten. Denn die Furcht vor dem Tode spannt den Raum aus, in dem das B0Ose
dieser Welt seine Fahigkeit, die Gemiditer zu blenden, unter Beweis stellt.+ Das
Geheimnis, recht betrachtet, besteht infolgedessen darin, zu zeigen, dal’ nichts
hinter ihm steckt —und daR damit das Geheimnis aller Geheimnisse geliftet
wird.

Ein Widerruf also oder ein Salto mortale der Kritik — nicht irgendeiner, son-
dern der, durch den sie sich als Prosa etabliert, als Gegenspielerin der Poesie,
deren Spiel sie aufnimmt und durchkreuzt. Die Regie sorgt dafir, dal} die Natur
der Poesie zwar keiner Frage, wohl aber einer Antwort wert befunden wird,
deren objektive Ironie sich spétestens dem zweiten Blick erschlie3t. Die Natur
der Poesie, so lautet die Antwort, ist die moralische Natur, die im inneren

48 Advice, S. 154,
49 Advice, S. 312-316.



Zur Kritik des Erhabenen: Shaftesbury 123

Dialog zu Wort kommt. In dieser Identitat liegt das Geheimnis der Poesie, das
Arkanum, das sie vor sich selbst wie vor den Blicken verwahrt, die sie auf sich
gerichtet weil}, obwohl sie es im Zauber, der von ihr ausgeht, behauptet. Die
Kritik, die das Geheimnis ausplaudert, bricht den poetischen Zauber.sc Das ge-
schieht keineswegs absichtslos. Sie setzt das Bescheidwissen an die Stelle der
notwendig unverstanden bleibenden Wirkung und damit sich selbst tendenziell
an die Stelle der Poesie — was sie aus wiederum gutem Grund verschweigt. Sie
kann gar nicht anders, denn in ihrer Sprache ist oder ware die Poesie die Erfil-
lung dessen, was sie selbst, und zwar konkurrenzlos, zu sein beabsichtigt. Die
Maoglichkeit der Kritik bezeichnet — unausdricklich, versteht sich — die
Unmadglichkeit der Poesie. Das in ihr verwahrte Geheimnis ist der faule Zauber
oder der groRe Bluff, den die Kritik hier wie tberall entlarvt, um ihn an den Tag
Zu bringen.

For all Authors at large are, in a manner, profess’d Masters of Un-
derstanding to the Age. And for this reason, in early days, Poets
were look’d upon as authentick Sages, for dictating Rules of Life,
and teaching Manners and good Sense. How they may have lost
their Pretension, | can’t say. "Tis their peculiar Happiness and Ad-
vantage, not to be oblig’d to lay their Claim openly. And if whilst
they profess only to please, they secretly advise, and give Instruc-
tion; they may now perhaps, as well as formerly, be esteem’d, with
justice, the best and most honourable among Authors.5:

Die Poesie, soviel heildt das zunéchst, verfligt seit altersher tber die Technik
(oder den Trick), mit deren Hilfe sich die Kritik in Szene zu setzen gedenkt. Es
ist die Technik der unausdriicklichen Lehre oder des ,ridendo dicere verum®.s2
Das macht sie zum Vorbild der Kritik. Sie ist der Spiegel, in dem die Kritik
Zige des eigenen Verfahrens aufspirt, die ihr ansonsten unzuganglich blieben.
Sodann: Der Gewinn der Poesie (den sie, um im Bild zu bleiben, an die Kritik
abflhrt), ist moglicherweise ein Verlust oder die Folge eines Verlustes. Beide
Lesarten sind denkbar und sie ergénzen sich sogar. Denn ob das Aufgeben des
archaischen Wissensanspruchs als Aufgabe aus freien Stiicken oder als die

50 the grand Arcanum®: Advice, S.185. , This is that occult Science, or sort of
Counter-Necromancy, which instead of Ghastliness and Horrour, inspires only what is gentle
and humane, and dispels the imposing Phantoms of every kind.“ Advice, S. 317.

51 Advice, S. 153f.

52 Vgl. Advice, S. 252.



124 Zur Kritik des Erhabenen: Shaftesbury

Preisgabe eines bereits verlorenen Terrains gedeutet wird, bleibt gleichgultig
angesichts der Tatsache des Verfalls selbst und seiner Unfal3barkeit im Medium
der Poesie. ,How they may have lost their Pretension, | can’t say.‘ Das aber ist,
vom Standpunkt der Kritik aus, gerade die halbe Wahrheit. Denn die Reflexion
der Kritik auf die Bedingungen, an denen sie sich entziindet, thematisiert nichts
anderes als jenen Verlust. Das Faktum kl&rt sich im ProzeR der Reflexion. Nur
deshalb ist es nicht geradeheraus zu erklaren, es sei denn, die Kritik erklarte
ineins ihr Verfahren und sich selbst fir obsolet.

Umgekehrt verordnet sich die Poesie das Schweigen tber ihre Lehre keines-
wegs selbst. Sie weil3 es nicht besser. Der ,Trick* liegt darin, daB sie den ,secret
sense‘ nur deshalb bewahrt, weil er ihr selbst verborgen bleibt. Die Poesie
verfugt nicht Gber das Wissen, das sie tradiert. Selbstvergessenheit bezeichnet
den Preis, um den sie im Exil der Moderne tberlebt. Die billige Forderung, ihr
Gerechtigkeit widerfahren zu lassen, 1aRt die reale Geringschéatzung als ein
Unrecht hervortreten, das seine Rechtfertigung aus ihrem inneren und duf3eren
Zustand bezieht.ss

Offen diskutiert Shaftesbury das Problem in den beiden Briefen tiber Horaz
an Pierre Coste vom ersten Oktober und fiinfzehnten November 1706. Horaz —
,the best Genius and most Gentleman-like of Roman Poets‘, wie ihn der
»Advice” nennts4 — ist der Gesetzgeber der Poesie, an dessen Werk der Kritiker
die aktuellen Moglichkeiten der Poesie buchstabiert. Aus gutem Grund: Die
Gegebenheiten, auf die seine Dichtung antwortet, gleichen hinreichend denen
der Gegenwart, um ihn als ,neueren® unter den ,alten* Dichtern auszuzeichnen.ss
Seine Lyrik entsteht im Reflex auf die als Schock erfahrene Transformation der
romisch-antiken Welt nach der Schlacht von Philippi. Dasselbe Knéuel von
Ereignissen, das den Untergang der politischen Freiheit flr die alte Welt
besiegelt, bringt den Hofdichter und Freund des Maecenas hervor. Der Epiku-
rder Horaz ist ein Renegat. Die ganze Sorge des Briefschreibers gehort dem
Nachweis, daR die Poesie des ,carpe diem* schlechterdings unverstanden bleibt,

53,1 MUsT confess there is hardly any where to be found a more insipid Race of
Mortals, than those whom we Moderns are contented to call Poets, for having attain’d the
chiming Faculty of a Language, with an injudicious random use of Wit and Fancy.” Advice,
S. 206.

5 Advice, S. 327.

55 Es lakt sich mit geringer Ubertreibung sagen, da der Argumentationsgang des
»Advice* dazu dient, den Gehalt der in ihn eingestreuten Horaz-Zitate aufzuschlielen — in
ihnen liegt beschlossen, was es fir den Kritiker mit der Poesie insgesamt auf sich hat.



Zur Kritik des Erhabenen: Shaftesbury 125

solange man die Herkunft ihres Vertreters aus der entgegengesetzten Denk-
schule auRer acht I1aRt, die sie beredt verschweigt.

Nor were there, indeed, any more than two real distinct philoso-
phies, the one derived in reality from Socrates, and passing into the
old Academic, the Peripatetic, and Stoic; the other derived in real-
ity from Democritus, and passing into the Cyrenaic and Epicurean.
For as for that mere sceptic, and new Academic it had no certain
precepts, and so was an exercise or sophistry rather than a philoso-
phy. The first, therefore, of these two philosophies recommended
action, concernment in civil affairs, religion. The second derided
all, and advised inaction and retreat, and with good reason. For the
first maintained that society, right, and wrong was founded in
Nature, and that Nature had a meaning, and was herself, that is to
say in her wits, well governed and administered by one simple and
perfect intelligence. The second again derided this, and made
Providence and Dame Nature not so sensible as a doting old man.
The first, therefore, of these philosophies is to be called the civil,
social, Theistic; the second, the contrary.ss

5 Brief vom 1. Oktober 1706 (old style). Zit. nach Rand, Life etc., S.359. Im
»,Design“ heift es: ,,[...] the Substance of y€ the genuine Socratick Philosophy was Action
& Capacity how to be usefull in y& world a good Patriot a good Captain, a good Friend a
good Economist & towards a Family &c.“ S. 145. Philosophie und politische Freiheit bedin-
gen einander: ,,Begin therefore with y€ Wise men of Greece (avoid that name as rediculouse)
y€ Legislatours & Philosophers Lycurgus Solon Pittacus [...] from these to y€ 2d degree
after the Philosophy of Socrates was spread. hence Phoicon [...] the Philosophers us’d in
Embassyes, & thus till y€ Liberty of Greece was in a manner lost, & that bearing no more
great Men in Civill affaires they sprung up in Rome. hence Lelius Scipio [...] hence Tubero
Rutilius and y®€ rest of severe vertue. hence y€ greater Cato, Brutus, Cicero, perpetually
philosophizing & so to the 4th & last sett viz: y& Thraseus, Helvidius &c: whom y€ univer-
sall Tyrranny at last opress’d & y€ reigns of Tiberius & Domitian rooting up vertue as
Tacitus says and when these sunk then the world sunk in irrecoverable slavery & afterwards
Barbarity & Goths.” S. 16f. Das Ende der politischen Freiheit bringt auch das Ende der
Kinste: ,,One of the mortal Symptoms by which Pliny pronounces the sure Death of this
noble Art* — der Malerei — ,,which indeed out-liv’d him scarce a whole Age, was what
belong’d in common to all the other perishing Arts after the Fall of Liberty, | mean the
Luxury of the Roman Court, and the Change of Taste and Manners naturally consequent to
such a Change of Government and Dominion. This excellent, learned, and polite Critick
represents to us the false Taste springing from the Court it-self, and from that Luxury



126 Zur Kritik des Erhabenen: Shaftesbury

Die epikuréische Botschaft der Poesie ist ein Widerspruch in sich, aber kein
selbstverschuldeter. Verschuldet wird er durch das Hervortreten eines Weltzu-
standes, in welchem der republikanischen Gesinnung des ,old Whig‘ Horaz, des
Gefolgsmannes der ,commonwealths-men* vom Schlage eines Cato und Brutus,
der praktische Boden unter den Fufen entzogen wurde. Der Epikurdismus
denunziert die Welt, fir die er Geltung beansprucht, und zwar, wie der Brief-
schreiber festhélt, aus gutem Grund. Er konzipiert eine Welt, die der Tugend
keine Gelegenheit gibt, sich 6ffentlich, auf ihrem nattrlichen Grund, zu entfal-
ten. Eine solche Welt wird mit dem Auftreten des Alleinherrschers Augustus
unbestreitbare Realitat. ,Inaction® und ,retreat’ sind in der dadurch gegebenen
Situation nicht langer nur gegnerische Ideale. Sie verwandeln sich in Uber-
lebensstrategien der expatriierten Tugend. Der Epikurdismus des Horaz ist ein
zur Untétigkeit verurteilter Stoizismus.s” Diese Botschaft erlautert die andere,
prekarere, der zufolge die sokratische Weisheit — die urspringliche Weisheit
aller Poesie — in Gestalt einer Poesie tberdauert, die sie vor aller Welt in den
Wind schlagt.

Shaftesbury weif3, was er seinem Gedanken schuldet. Immerhin hief3e es die
Weltkenntnis des Lesers auf eine harte Probe stellen, wollte man versuchen, die
Selbstvergessenheit des Horaz als Hamletsche Verstellung zu exkulpieren. Die
objektive Verderbtheit der Person ist nicht mehr als der Preis ihrer einmal voll-
zogenen Unterwerfung. Die Oden des Horaz zeigen die Poesie in einem Zu-
stand objektiver Erniedrigung. Er schliellt, nebenbei, ihre Ausbeutung zu
profanen Zwecken ein. Dal} der Dichter um Geld schreibt, bringt die Sache flr
den Lord beinahe auf den Begriff.ss Zwar spielt auch Verstellung eine Rolle,
doch nicht mehr als notig, um am Spiel teilzunenmen. Der Hofling ist das ver-
stellte Wesen schlechthin, verstellt gegen seine Natur, wie immer er seine
Ansichten wenden mag, und eben deshalb Repréasentant der Welt, in der er sich
bewegt.

introduc’d by Opulence, Splendour, and the Affectation of Magnificence and Expence.*
Advice, S. 339, Anm.

57 Foucault weist darauf hin, daB auch der Stoizismus der Kaiserzeit (Seneca, Epictet)
nicht den Verzicht auf politische Praxis propagiert: Michel Foucault, Die Sorge um sich
(Sexualitat und Wahrheit 3), Frankfurt/M. 1989, S. 117f.

58 | ought to have promised to you, that as to the first state or period of Horace’s life,
we have no writings. For it was, in fact, necessity only and misery, after the fatal day of
Philippi, that made him (as he faithfully and honestly tells you) turn poet for bread.” Rand,
Life etc., S. 361.



Zur Kritik des Erhabenen: Shaftesbury 127

But one Prostitution (for so | may call it) was on this Occasion the
most naturale in the world for a young Courtier as Horace was im-
mediately upon the Revolution. And that Horace gave into suffi-
ciently. I will explain it to you by a short story. The Witty Lord
Rochester (as he is called) came once in a Visit to a grave Relation
of mine, who hearing of his Debauches look upon him kindly to re-
prove him and adowe him tho but for his Interest’s sake, in respect
of the World to do otherwise. My Lord, said he; (with a great deal
of Simplicity) If you will believe me, | have no other way of
makeing my Court at Whitehall.se

Das ist im Blick auf den Lebenszuschnitt des Dichters gesagt, greift aber
darlber hinaus. Der Dichter kann seine Herkunft zwar verleugnen, aber er kann
sie nicht ablegen. In entscheidenden Momenten meldet sie sich in seiner Art,
sich zu auRern, als Natur zurtick. Entsprechend tragt die bedeutende Poesie in
jedem Fall fur den, der zu lesen versteht, an sich die Zeichen ihrer Herkunft. Sie
allein lassen sie bedeutend erscheinen. Es bezeugt ein pedantisches Verkennen
dieses Sachverhalts, im Werk nach der ,wahren‘ Gesinnung des Urhebers zu
fahnden, wenn es doch Uber die Qualitat verfugt, auf die allein es ankommt, die
Simplizitat des Ausdrucks, die der Entgegnung des witzigen Lord Rochester
ebenso den Stempel aufdriickt wie den Frivolitdten Horaz’. Sie ist es, die nichts
anderes anzeigt als die unausrottbare Manier, zu sagen, was ist, auch und
gerade dann, wenn es die verkehrte Welt ist, die sich darin bekundet.

But, then, in his historical Peices, what Candour! What Sim-
plicity!eo

Mit diesen Worten charakterisiert Shaftesbury die Sokratesdarstellung Xeno-
phons, des ,Gentleman-Philosopher®, die er als philosophischer, weil histori-
scher begreift als die des Platon, da ihm Sokrates als der Philosoph schlechthin
gilt.ex In ihr spricht sich der sokratische Charakter, oder, da dieser nichts

59 Brief vom 15. November 1706 (old style). P.R.O. 30/24/20 (118), S. 3f.

6  Design, S. 14 (2).

61 Plato (on y€ one side) so taken up with sublime & mysticall things & in his poetick
raptures perpetually looses himself as to wt regards the Character of Socrates not only
putting things in his mouth utterly far from him: but making him sometimes an absolute
Sceptick [...] Sometimes a Sophist and Caviller. Sometimes a Poet & Vates in divine fury



128 Zur Kritik des Erhabenen: Shaftesbury

anderes vorstellt als die Freiheit des Denkens in eigener Sache, das sokratische
Prinzip unverfalscht aus, auch wenn Xenophon in den Frage des vulgéren,
sprich, offentlichen Gotterglaubens (und damit des Sokratesopfers) sich in
Verstellung bt.s2 Als Statthalter des sokratischen Prinzips steht die ,Simplizi-
tat* des Ausdrucks. An ihr erkennt man den philosophischen Takt, der die
Dinge in ihrem Mal} benennt.es

Der Epikurdaismus ist nicht die ldeologie, sondern das System der Moderne.
Aus dieser Differenz erklart sich das epikuréische Ingrediens der Aufklarung,
soweit sie von den Sophismen des Lords angestof3en wird. In der ,Querelle des
Anciens et des Modernes* fallt ihm die Rolle des Jokers zu, der in auswegloser
Lage zu unverhofften Mdglichkeiten verhilft.s+ Der Ertrag der Moderne besteht
darin, daB sich erst in ihr das Denken vollig der Ubermacht der Verhaltnisse
(und dem sie verschleiernden Betrug der 6ffentlichen Meinung) gewachsen
zeigt, die aus der Erfindung der absoluten Macht und ihrer Durchsetzung in der
Realitat der européischen Staatenwelt resultiert. Die Figur des Autokraten in
der Nachfolge des Augustus bezeichnet die Mitte der modernen Welt und des
ihr innewohnenden Bdsen. Daran gibt es fiir den Whig Shaftesbury keinen
Zweifel.ss Die hofische Poesie als Accessoire der Macht ist eine Form der

doing things wholly out of his Charakter®. Design, S. 35. — Zur ,Persona‘ des Philosophen:
John G. Hayman, Shaftesbury and the Search for a Persona, in: Studies in English Literature
X, 1970, S. 491-504.

62 [...] either Xenoph: beleived in oracles Divination &c. or else according to y€
example of other great men [...] he had regard to y€ Establish[ed] Religion & (according to
Socrates’s & his own commended rule y€ Pythean command) followd Rites and Religion of
his Country and Age [...] Upon this ground it must follow that Xenoph: cannot be supposd
to give his opinion but so as may be for y€ reach of the Wise.* Design, S. 132f.

63, To imitate everywhere Xenophons Simplicity. To shun absolutely the Dogmatick
style, & in every thing (as it were) to doubt. To avoid every thing that has so much as the air
of Controversy.” Design, S. 52. — Zur Stilcharakteristik Xenophons vgl. Quintilian, inst. or.
X1,82.

64 Shaftesbury als Schriftsteller der Querelle: R. L. Brett, The Third Earl of Shaftes-
bury. A Study in Eighteenth-Century Literary Theory, London u.a. 1951, S. 86-99, ferner
A. O. Aldridge, Shaftesbury and the Classics, in: Gesellschaft, Kultur, Literatur: Rezeption
und Originalitat im Wachsen der européischen Literatur und Geistigkeit. Luitpold Wallach
gewidmet. Monographien zur Geschichte des Mittelalters, Bd. 11, hrsg. v. Karl Bosl, Stutt-
gart 1975, S. 241-258.

6  Advice, S. 217-222. Die habsburgische Universalmonarchie und das Frankreich des
,Grofl3en Monarchen* sind nicht zuletzt deshalb Zentren des Bdsen, weil sie die religidse mit



Zur Kritik des Erhabenen: Shaftesbury 129

Teilhabe an der Sittenverderbnis, die unmittelbar daraus erwachst, dal einer
festsetzt, was Recht und Unrecht sei, und dadurch die anderen als moralische
Wesen blendet oder zerstort.ss Es steht der Poesie nicht frei, sich andere Inhalte
zu verschaffen, es sei denn, sie entfernte sich freiwillig vom Zentrum. Ihr Epi-
kurdismus, die Feier der entgOtterten Welt, macht die undeutlich wahrgenom-
mene Not zur Tugend. Zum einen lanciert sie eine Weltsicht, die dadurch, dal
sie die eine genuine Option des Denkens reprasentiert, auch den Widerpart auf-
ruft, an dem sie ihre Bestimmtheit gewinnt. Zum anderen findet sie ihre Recht-
fertigung in der Destruktion, die sie an der herrschenden Meinung vollbringt,
indem sie zeigt, wie ungeniert das Leben des oktroyierten Verhaltenskodex’
spottet. Der lachende Philosoph gibt eine Moral dem Gelachter preis, die es
verdient.

der politischen Unterdriickung verbinden. ,,But now, thank heavens, first for the cause of
this last and greatest piece of my travel, our late purge from those promoters of the interest
that was to have enslaved us to the horridest of all religions and to the service of the usurpa-
tions and treacheries of that neighbouring crown that has aimed so long at the subjection of
all Europe.” Brief an den Vater, Hamburg, 3. Mai (Old Style) 1689, Rand, Life etc., S. 276f.
,»I need not describe to your lordship how miserable the people are, after | tell you the
number of Jesuits that are amongst them.” a.a.O., S. 278. Eine deutliche Sprache sprechen
auch die unedierten und bisher kaum ausgewerten Briefe an den Rotterdamer Kaufmann
Benjamin Furly, in denen sich Shaftesbury wie sonst kaum als politischer Zeitgenosse
profiliert. — Samuel A. Golden, Benjamin Furly’s Library: An Intermediary Source in
Anglo-Dutch Literary Relations, in: Hermathena, vol. 96, 1962, S. 16-20. — Das schlief3t
extreme Vorsicht ein. Die krdnkelnde Natur des Philosophen war wohl auch ein Vorwand,
dem Schicksal des GroRvaters zu entgehen. — Zum Obduktionsbefund: Ulrich Schodlbauer,
Anatomie eines Schriftstellers, in: ZENO, 4. Jg., H.1/2, 1983, S. 66-69.

6 ,Single and absolute Persons in Government, I’m sensible, can hardly be consider’d
as any other than single and absolute in Morals. They have no Inmate-Controuler to cavil
with “em, or dispute their Pleasure.” Advice, S. 209f. Das heif3t, ihr Gutdiinken bestimmt,
was in den Augen der Untertanen als rechtens zu gelten hat: ,,FOR fear therefore, lest their
Humour merely, or the Caprice of some Favourite, shou’d be presum’d to influence ’em,
when they come to years of princely Discretion, and are advanc’d to the Helm of Govern-
ment; it has been esteem’d a necessary Decency to summon certain Advisers by Profession,
to assist as Attendants to the single Person, and be join’d with him in his written Edicts,
Proclamations, Letters-Patent, and other Instruments of Regal Power. For this use Privy-
Counsellors have been erected; who being Persons of considerable Figure and wise Aspect,
cannot be suppos’d to stand as Statues or mere Cyphers in the Government, and leave the
Royal Acts erroneously and falsly describ’d to us in the Plural Number; when at the bottom
a single Will or Fancy was the sole Spring and Motive.* Advice, S. 210f.



130 Zur Kritik des Erhabenen: Shaftesbury

Das darf nicht vergessen machen, daR die galante Poesie in dem fir die
Wertschatzung, die ihr die Kritik entgegenbringt, entscheidenden Punkt ver-
stummt. Dieses Verstummen der alten Poesie der ,authentick Sages‘ — der anti-
ken vates — in der neuen ist gerade das, was die Kritik beredt macht. Nicht, als
ob die neue Poesies” nur zu denen redete, die ohnehin nichts begreifen. Durch-
aus nicht: Die Simplizitat, wenn sie ihr eignet, mi3t sich an der Eingangigkeit
dessen, was in ihr ungesagt bleibt. Das Problem erwéchst daraus, dal} die
Gemeinde, um die sie buhlt, sich bei ndéherem Hinsehen als identisch erweist
mit der Gesellschaft, deren Vertreter, wie es im ,,Advice* heil’t, alles besser
ertragen als die Konfrontation mit ihrem wirklichen Selbst.ss Es sind dieselben
Leute, die, ohne der Poesie darin sichtbar Unrecht zu tun, sie als Stimulans der
eigenen korrupten Lebensform zu schétzen wissen. Sie Uberlebt demnach als
leere Hulle oder als reine Technik. Nichts anderes sagt ihr der Kritiker des
»Advice* nach. Allerdings sagt er es so, dal er sich, anders als die Dichter, tber
ihre Leere mit seinesgleichen verstandigt. Die Defizite der Poesie geben der
Kritik Gelegenheit, iber das zu reden, worlber sie andernfalls Stillschweigen
zu bewahren hatte, weil sie sonst ihr Kalkul vor aller Welt aufdecken mufte.
Der poetische Bluff ist der Gegenstand, an dem die neue Prosa den Theismus —
die sokratische Linie des Denkens — zelebriert, dem gegenlber sie sich sonst in
witziger Distanz wiegt. An ihm kann sie die VVoraussetzungen analysieren, von
denen sie selbst ausgeht, ohne an ihnen verzweifeln zu mussen. Sie legitimiert
sich also selbst — dadurch, daf? sie ihren virtuellen Leerlauf der Poesie vindiziert
und so die eigene Unmdglichkeit in den Bereich der Poesie verschiebt.

Gleichwonhl gibt die neue Poesie im Licht der Kritik auch Aufschliisse tber
die &lteste, als deren illegitimes Kind sie erscheint. Einmal als reine Technik
erkannt, wirft sie die Frage auf, ob die alten, in die Zeit der mythischen Sanger
zurlckreichenden Zeugnisse der Dichtkunst nicht ebenso gelesen werden
kdnnten.se Auch sie reprasentieren, in gewisser Hinsicht, nichts weiter als eine

67 Neue Poesie in dem Sinn, in dem die Poesie des Horaz neu ist. Die Poesie der
Neueren ist demgegeniber horazisch (falls nicht, hat sie nichts begriffen) und insofern Ge-
genstand der Diagnose.

68 If we avoid Ceremony, we are unnatural: if we use it, and appear as we naturally
are, as we salute, and meet, and treat one another; we hate the Sight. — What’s this but
hating our own Faces? [...] THUS Dialogue is at an end. The Antients cou’d see their own
Faces; but we can’t.” Advice, S. 203f.

6 [...] aman would be rediculouse who should in any grave concern bring instances
from Cadmus or Orpheus*. Design, S. 6 (2).



Zur Kritik des Erhabenen: Shaftesbury 131

Technik. Der Gedanke ist nicht neu. Aber diesmal, anders als zu Zeiten des
Humanismus, birgt er nicht flr die Kontinuitat, sondern fir die Diskontinuitat
der Poesie.

Das liegt daran, daR, entsprechend dem gewandelten Begriff von Technik,
die neue der alten strikt opponiert. Schwer vorstellbar, dal} beide nebeneinander
existierten. Die alteste dient dem Zweck, das Gottliche zu verklnden, die neue,
es zu verschweigen. Es versteht sich daher, dal die alteste Poesie auf gar keinen
Fall sich als Technik zu erkennen geben darf, bei Strafe, ihr Ziel zu verfehlen.
Die spate, gleichwohl direkte Folge der Leugnung liegt in dem unwiderstehlich
aufkommenden Verdacht, die gottliche Poesie selbst konne sich als ein from-
mer Betrug erweisen. Das gilt auf dem Boden der Kritik, weil die Dechiffrier-
leistung der Kritik gegentiber der Poesie darauf hinauslauft, sie als Technik les-
bar zu machen. Es gilt aber auch bereits fir die einfache, von den Motiven der
Kritik ganzlich unberiihrte Rezeption. Der an den formalen Reizen der galanten
Dichtung geschulte Sinn fiir das Schickliche kann nicht umhin, die alte Manier
als falschen, als geschmacklosen Formalismus wahrzunehmen und zu verwer-
fen, auch wenn die Grinde daftr dunkel bleiben.

Es kann nicht Gbersehen werden, daR die Kritik zu diesem sich ganz im
Rahmen des guten, hofischen Geschmacks haltenden Verdikt ein gespaltenes
Verhaltnis besitzt. Gewill bekundet sich in ihm ihr eigenes Verstdndnis von
Poesie, fir das die Naivitat, welche die alteste Poesie von ihren Horern ver-
langt, ein fir allemal passe ist. Doch ebenso unnachsichtig beharrt sie darauf,
dall der sogenannte gute in Wahrheit der schlechte Geschmack ist, solange er
blind und taub gegen seine philosophischen Implikationen bleibt. Die Art und
Weise, auf die Shaftesbury den Zwiespalt schlichtet, 1aRt erkennen, daR er weit
davon entfernt ist, der altesten Poesie ein urspriingliches Wissen einzurdumen:

In Poetry, and study’d Prose, the astonishing Part, or what com-
monly passes for Sublime, is form’d by the variety of Figures, the
multiplicity of Metaphors, and by quitting as much as possible the
natural and easy way of Expression, for that which is most unlike
to Humanity, or ordinary Use. This the Prince of Criticks assures
us to have been the Manner of the earliest Poets, before the Age of
HOMER; or till such time as this Father-Poet came into Repute, who
depos’d that spurious Race, and gave rise to a legitimate and genu-
ine Kinde. He retain’d only what was decent of the figurative or
metaphorick Stile, introduc’d the natural and simple, and turn’d
his thoughts towards the real Beauty of Composition, the Unity of



132 Zur Kritik des Erhabenen: Shaftesbury

Design, the Truth of Characters, and the just Imitation of Nature in
each particular.m

Damit ist es heraus. Ohne Wenn und Aber bezichtigt der Aufklarer die
,authentick Sages‘ der Scharlatanerie. Die Poesie, so sein Pladoyer, ist keines-
wegs von ihren Anfangen her im Besitz der Wahrheit, sondern sie kommt ihm
in einem ProzelR kontinuierlich getbter Stilkritik naher. Unverkennbar spricht
der Kritiker in eigener Sache. Bereits im Larvenstadium des ungebrochenen
Formalismus entsteht Wissen aus Kritik, wéhrend die Poesie, die es ausspricht,
nur soweit an ihm partizipiert, wie sie der Kritik vertraut:

There must be an Art of Hearing found, e’er the performing Arts
can have their due Effect, or any thing exquisite in the kind be felt
or comprehended.™

Man muR auf Neben- und Untertone achten, will man hier Form und Inhalt
aufeinander zu beziehen. Insofern bedarf auch die Kritik, die den Zyklus der
Verstdndigung dber ihre Prinzipien durchlaufen hat, ihrer ,Art of Hearing®‘.
Zunéachst nennt der Text nicht die Botschaft der altesten Poesie illegitim, son-
dern die in ihr anzutreffende erhabene Manier. Sie liegt dem ungetibten Gemt
einfach am nachsten. Deshalb kehrt sie auch ptnktlich in der noch ungeschlach-
ten britischen Dichtung,

aiming at a false Sublime, with crouded Smile, and mix' d Meta-
phor [...],

diesen ,Hobby-Horse, and Rattle of the Muses‘, wieder.”2 Doch man tdusche
sich nicht. Der Stil ist es, der das sogenannte Erhabene — ,what commonly
passes for Sublime* — fur das empféngliche Gemut fabriziert, das Wunderbare
und das Pompdse, das ganze Arsenal an Vorstellungen, die der barbarischen
Frihzeit und damit einer tberwundenen Kulturstufe angehdren, auch wenn eine
fehlgeleitete Gegenwart ihrem Zauber immer wieder aufs neue erliegt.”? Die

70 Advice, S. 241f.

1 Advice, S. 239.

72 Advice, S. 216.

3 Eine Randglosse in Shaftesburys Handexemplar von Marc Aurels ,Selbstbe-
trachtungen* (London 1634) spricht von der ,,low Capacity, or incorrigible Superstitiouse



Zur Kritik des Erhabenen: Shaftesbury 133

alteste Poesie ist illegitim, weil sie das Erhabene zur Welt bringt. Sie ist illegi-
tim in den Augen des freien Geistes, der in ihm die Fessel seiner unfreien
Widersacher erkennt. Das Erhabene, so steht es zwischen den Zeilen, ist vollig
das, was die Offentlichkeit daflir halt, oder die kurrente Meinung Uber das
Weltganze. Es ist, wie man es auch betrachtet, das falsche Erhabene.” Zwi-
schen den Sangern der Frihzeit und den modernen Verfassern erbaulicher
Traktate — ,study’d Prose‘ — , die die Verblendung des Publikums héatscheln,
besteht eine untergriindige Korrespondenz, die in den hier wie dort anzutref-
fenden Strategien der Unmindigkeit und den in ihr wirkenden Mechanismen
geistiger Produktion zwar eine zureichende Erklarung findet, aber ineins damit
ihre unrihmliche Auflésung. Das Arkanum der Poesie, soweit es an den Ur-
spriingen haftet, 16st sich in die schlechte Aktualitat des Banalen auf, dessen
furchteinfloRende Présenz verdeckt, daR es abstandslos ein vergangenes Meinen
wider alle Vernunft perpetuiert. Auch in dieser Hinsicht entpuppt sich der
Glaube an die Weisheit der Poesie als ein — leider — leerer Wahn.

Es gehort zum theatralischen Charakter der Kritik, daR sie ihr historisches
Personal in zeitgendssischer Kostiimierung auftreten IRt et vice versa. Die
Vergangenheit, von der sie spricht, ist Genealogie oder ins Fluidum der Ge-
schichte getauchte Gegenwart. Jener ,nattrliche und ,einfache‘ Stil Homers,
der den Ubergang von der illegitimen Poesie der Anfange hin zur ,legitimen®
und ,eigentlichen® Poesie bewirkt (Epitheta, die geeignet sein sollten, beim
Leser Militrauen zu erzeugen), bliebe unverstanden, wenn nicht das ,sublime
simple® des Boileau und damit dessen Pseudo-Longin-Rezeption in ihm mitbe-
dacht wirde. Was Shaftesbury vorschwebt, ist eine philosophische Antwort auf
die Frage der zeitgendssischen Poetik, wie jenseits der Bestimmungen des
erhabenen Stils das Erhabene in der Poesie, fiir Boileau in der ,beau désordre*
der pindarischen Lyrik verwirklicht, zu denken sei. Das Ergebnis ist ein
Lehrstiick, das die restitutiven Absichten seines Vorgangers rigoros verwirft.
Die Simplizitat des homerischen Stils, so sein VVorschlag, erhalt ihren Sinn aus

Prejudices & Opinions of y€ vulgar; weh are never to be wip’d off from them but with anger
of carrying off all morality & principles of Society together with them.” S. 143. Darauf ant-
wortet die Einstellung der ,Disbelievers & religiouse observers’. ,,Wherefore wise men
have, & ever will carry a Gentle hand over that general sore as according to y€ Age they live
in & the Temper of yt Commonwealth they act for: give that outward appearance & Dress to
themselves to that Sense wCch they produce to y& Publick as may render their Persons &
Sentiments most serviceable to Mankind & their Country.* ebd.
74 Advice, S. 245.



134 Zur Kritik des Erhabenen: Shaftesbury

dem Umstand, daB er den Geist der Kritik in sich aufgenommen hat. Er zeigt
das Erhabene an, aber im Geist der Negation.”s Der Formalismus der Stilkritik
enthalt bereits unausgesprochen die Negation des Erhabenen als das Prinzip
aller Kritik. Es gibt keine andere Legitimitat der Poesie als die, die sie durch die
Aneignung dieses Prinzips erwirbt.

Verstandlich also die Bezeichnung ,Sophisten® fir jene friilhen Protagonisten
der Kunstkritik oder der Kunst des Horens, die sie als Agenten der in ihrer
Bedeutung fiir das Denken noch unbegriffenen Negation kenntlich macht. Ver-
standlich vor allem im Hinblick auf die technische Neuerung, die den natrli-
chen Stil der legitimen Poesie erst ins rechte Licht rickt. In der Dialogmanier
Homers wirft der sokratische Dialog seinen Schatten voraus.

"TIS pleasant enough to consider how exact the resemblance was
between the Lineage of Philosophy and that of Poetry; as deriv’d
from their two chief Founders, or Patriarchs; in whose Loins the
several Races lay as it were inclos’d.7s

Dal? Homer fir die Poesie dasselbe leisten kann — und wirklich leistet — wie
Sokrates fir die Philosophie, findet seinen tieferen Grund darin, dal3 er in ihr
nichts anderes leistet, namlich die Entdeckung der Form, die dem Denken
Gelegenheit gibt, sich von seinen falschen Fixierungen zu l6sen. Der Dialog,
vorausgesetzt, er ist wirklicher Dialog, dessen Gang nicht durch Hintergedan-
ken verfalscht wird, notigt die sich auseinandersetzenden Parteien, die Maske
des indifferenten Meinens zu luften und ihre wahren Charaktere kundzutun. In
diesem Punkt treffen sich die ,Muse‘ Homers und Sokrates’ ,Genius* — erstere,
indem sie ihre Helden in Streit und Uberredung aufeinanderprallen 14Rt, letzte-
rer, indem er die Ansichten seiner Gesprachspartner dem in ihnen schlummern-
den Widerspruch ausliefert. Beide schanzen dem Zuhorer das Urteil dartber zu,
was von den verhandelten Gesinnungen am Ende zu halten sei.

Damit wandelt sich die Szenerie. Wenn echte Poesie und Philosophie im
Kern eins sind (und nichts anderes wird verhandelt), dann fiihrt kein Weg an
der Einsicht vorbei, daB die in der Figur des Sokrates angelegte Tragtdie der

5 Réflexions critiques sur quelques passages du rheteur Longin ou, par occasion, on
répond a quelques objections de Monsieur P*** contre Homere et contre Pindare”. Die
ersten neun ,,Réflexions* erschienen 1694 im Anhang zur Longinibersetzung.

76 Advice, S. 252.



Zur Kritik des Erhabenen: Shaftesbury 135

Philosophie, ungeachtet der nach seinem Tod auseinanderstrebenden Philoso-
phenschulen, der Poesie das letzte Wort erteilt — das Wort, mit dem sie ineins
ihren eigenen legitimen Gehalt erschopft. Der Tod des Sokrates entpuppt sich
als das Ereignis, an dem die beiden wesentlichen Dichtungs-, sprich Darstel-
lungsarten der homerischen Schule, die tragische wie die komische, zu ihrer
Bestimmung finden. Erstere, wie Shaftesbury mit Aristoteles sagt,

~Having at length [...] attain’d its Ends, and being apparently con-
summate in itself“77

letztere, insofern es, in einer doppelten Verwandlung, etwa zur gleichen Zeit
das Erbe der homerischen Poesie und der sokratischen Philosophie antritt:

this first form'd Comedy and Scheme of ludicrous Wit, was intro-
duc’d upon the neck of the SuBLIME. The familiar airy Muse was
privileg’d as a sort of Counter-Pedagogue, against the Pomp, and
Formality of the more solemn Writers. And what is highly remark-
able, our Author shews us, that in Philosophy it-self there hap-
pen’d, almost at the very same time, a like Succession of Wit and
Humour; when in oppposition to the sublime Philosopher, and af-
terwards to his grave Disciple and Successor in the Academy, there
arose a Comick Philosophy, in the Person of another Master and
other Disciples; who personally, as well as in their Writings, were
set in direct opposition to the former: not as differing in Opinions
or Maxims, but in their Stile and Manner; in the Turn of Humour,
and Method of Instruction.s

7 Advice, S. 243f. ,,Whilst Comedy went on, improving still to the second and third
degree; Tragedy finish’d its course under Euripides®, Anm., ebd. In den Tragddien des
Euripides vollzieht sich der Wandel in der Behandlung des Erhabenen, der das Ende der
philosophischen Statthalterschaft der Tragddie anzeigt: ,,For as to the Reformation which
that Poet made in the use of the Sublime and figurative Speech, in general; see what our
discerning Author* — Aristoteles — ,,says in his Rhetoricks: where he strives to shew the
Impertinence and Nauseousness of the florid Speakers, and such as understood not the Use
of the smple and natural Manner.“ ebd.

8 Advice, S. 252f. ,, The Parodys were very antient; but they were in reality no other
than mere Burlesgque, or Farce. Comedy, which borrow’d something from those Humours,
as well as from the Phallica below-mention’d, was not, however, rais’d to any Form or
Shape of Art (as said above) till about the time of Aristophanes, who was of the first model,



136 Zur Kritik des Erhabenen: Shaftesbury

Zweifellos ordnen sich die Funktionen, die der attischen Tragddie und ihrem
Gegenstlick, der alteren Komddie, im System der homerischen Poesie zufallen,
von diesem Ende her in einer vorher unabsehbaren Weise. Die Auflésung des
sokratischen Denkens in die lachende Philosophie mit ihrer ganzlich anderen
Methode der Unterweisung, die sichtbar derjenigen der Kritik den Weg bereitet
(wie die Rolle des Philocles in den ,,Moralists* dezent verrat), schafft den alten
Antagonismus zwar nicht aus der Welt, aber sie bringt ihn gedanklich zum
Abschlul3.7 Denn im Unterschied zur neueren Komadie eines Menander hat die
altere den philosophischen Gehalt der Poesie noch keineswegs wirklich in sich
aufgenommen.

Im Gegenteil: Ihre Bedeutung liegt darin, daf} sie, und zwar unterschiedslos,
die tragische Manier attackiert und so, durch die Zlgellosigkeit ihres Witzes,
die Spreu vom Weizen der echten Poesie sondern lehrt. Nicht, weil sie tber das
entscheidende Kriterium verfgte, sondern weil ihre habituelle Geschmacklo-
sigkeit die Frage nach der Grenze des Zumutbaren oder des guten Geschmacks
erst aufwirft.

CoMEDY had at this time done little more than what the antient
Parodys had done before it. , Twas of admirable use to explode the
false Sublime of early Poets, and such as in its own Age were on
every occasion ready to relapse into that vicious Manner. The good
Tragedians themselves cou’d hardly escape its Lashes. [...] Noth-
ing cou’d be better fitted than this Genius of Wit, to unmask the
face of things, and remove those Larvae naturally form’d from the
Tragick Manner [...]%

and a Beginner of the kind; at the same time that Tragedy had undergone all its Changes,
and was already come to its last perfection; as the Grand Critick has shewn us, and as our
other Authoritys plainly evince.* Anm., ebd.

79 Gemeint ist die kynische Schule: ,,He of mean Birth, and poorest Circumstances,
whose Constitution as well as Condition inclin’d him most to the Satyrick way, took the
reproving part, which in his better humour’d and more agreeable Successor, turn’d into the
Comick kind, and went upon the Model of that antient Comedy which was then prevailing.”
Advice, S. 253. Uber Antisthenes (,He of mean Birth‘) heift es im ,,Design‘: ,,Poor, Honest
Vertouse a sincere Lover of Socrates rigid & severe ready allways to reprove & correct,
plain & sincere a constant defender of Vertue & Enemy of Vice, rough in his way & eager*,
S. 23. Sein Nachfolger: Diogenes von Sinope.

80  Advice, S. 245.



Zur Kritik des Erhabenen: Shaftesbury 137

Auch die altere Komodie partizipiert also am Erhabenen, aber nur in der
polemischen Bezugnahme auf die entgegengesetzte Dichtungsart. Aullerhalb
dieser Relation ist sie blof das, was zu sein sie auch innerhalb nicht verleugnet
— eine Obszonitat.s: Dies, nicht etwa ihre Negativitat, 18Rt sie als eine Kunst-
form minderen Ranges oder, im Vorgriff auf Kommendes, als das Larven-
stadium der echten Komaodie erscheinen, die nicht nur sie, sondern auch die
tragische Kunstform selbst zu beerben sich anschickt. Das Sokratesportrait, das
Aristophanes in den ,,Wolken* zeichnet, ist das Bild, mit dem die alte Komddie
sich von der Buihne des Intellekts verabschiedet, weil sie mit ihm sich selbst auf
den Begriff bringt:

Hard fate to be rail’d at, as illiterate despiser of sublime Learning
& a Jester wCh in a favourable sence is true [...] & yet on the other
side to have been (by occasion of Plato) laugh’d at as an Enthousi-
ast & a super-sublime Enquirer.s2

Als Feind des Sokrates steht Aristophanes aufierhalb der sokratischen
Schule. Das befahigt ihn, den test of ridicule an ihrem Vordenker zu erproben,
nicht, wie der Autor des Enthusiasmusbriefs suggeriert, um seine Weisheit
umso heller erstrahlen zu lassen, sondern um ihn zu vernichten. Weil er Sokra-
tes zur komischen Gestalt macht, zahlt er zu den Urhebern der Tragtdie dieses
Mannes. Fir die Tat, die ihn nach der schlichten Logik von Téater und Opfer
schuldig werden 1aRt, steht die Philosophie in Wahrheit in seiner Schuld. Denn
in dieser Tragddie vollendet sie sich. Cum grano salis nimmt die Komddie des

81 Die é&ltere attische Komddie nennt der ,,Advice* ,,a Refinement upon some irregular
Attempts®, S.249. Worin diese bestehen, unterliegt keinem Zweifel: ,[...] the grand
Critick” — gemeint ist Aristoteles — ,,shews us, that in his own time the PHALLICA, or scurri-
lous and obscene Farce, prevail’d still, ebd. Das Dorsetexemplar enthalt zu Horaz, De arte
poet.145 (,,Fescennina“) die Notiz: ,,vide et apud Graecos quid simile evenit. Ars poet: Vers:
282. Confer etiam cum Aristot: Poet: Cap 4. ubi de ortu Comaediae agit. Obscena sensa &
rustica olim. Etiam suo tempore in quibusdam civitatibus ra paliuca permasere. post suum
rursus nova Comeedia politior & emendatior Caput extulit. Lex est accepta &c. Ars poet
283."

82 Design, S. 34. ,,Hard Fate of Socrates to be accus’d arraign’d & executed, in a
manner (as appears from Aristophanes here) for being an Enemy to Pleasure and afterwards
in a following Age to be traduc’d as doing all for secret Pleasure & | know not what
Intrigues™, ebd.



138 Zur Kritik des Erhabenen: Shaftesbury

Sokrates bereits die Tragtdie vorweg, deren Dichter unter den Schilern des
Sokrates Platon sein wird. Folgerichtig verwandelt sich das Geldchter Gber den
weltfremden Philosophen ,in a Cloud® in eines Uber den platonischen Sokra-
tes.ss Die alte Komddie reiBt den Gestalten der Tragddie die Maske vom
Gesicht. Sie zeigt das wirkliche Antlitz der Dinge. Aber sie zeigt auch die
Maske als einen Bestandteil der Wirklichkeit. Im Fall des Aristophanes heilit
das: Sie antizipiert die tragische Maske des Sokrates, unter der die platonischen
Dialoge das Schicksal der Philosophie exekutieren. DalR die Maske hohl wirkt,
richtet nicht den Philosophen, sondern die alte Komddie, die sich an dieser
selbstgesetzten Aufgabe erschopft.

Worin, so ist zu fragen, besteht eigentlich die Tragtddie der Philosophie? Die
Antwort flihrt geradewegs auf den Zwiespalt, an dessen Unaufhebbarkeit die
moderne Kritik ihre Chancen buchstabiert. Die Tragtdie der Philosophie
besteht darin, dal} diese mit der von ihr aufgerissenen Kluft zwischen Meinung
und Wissen und ihrem Beharren auf dem Vorrang des letzteren vor dem, was
unbefragt gilt, den Zwang zur Verstellung in die Welt bringt und ihm zu allem
UberfluB selbst erliegt, so daR sie sich am Ende die mit ihr in die Welt getretene
Wahrheit durch den selbstgewirkten Dogmatismus der Metaphysik erneut
entwendet. Die Philosophie beherzigt das an Sokrates statuierte Exempel. Der
posthum Literatur gewordene Denker, der den Preis seiner unverstellten Exi-
stenz kennt und ihn wissend entrichtet, wird von seinem Schopfer dazu aus-
ersehen, den platonischen Mythos zu verkinden und damit die Freiheit des In-
tellekts, sich selbst zu bestimmen, wieder zurtickzunehmen. Was er damit
zuricknimmt, ist nicht weniger als die Wahrheit seiner Existenz. Dal3 er sie
zurcknimmt, geht Gber den (unmdglichen, aber denkbaren) Versuch, durch
eine List die Resultate dieses Denkens zu sichern, entschieden hinaus. Es ver-
schafft dem Intellektuellen die Rolle, die er, seiner Herkunft entsprechend, nur
als Gegenrolle zur Kenntnis nimmt, die des Tyrannen. Der platonische Dialog
ist die erste systematische Verfolgung des Denkens, bemerkenswert deshalb,

8  Advice, S. 193. Im ,,Advice* setzt Shaftesbury die — scheinbare — platonische Ver-
zeichnung des Sokratescharakters ins Erhabene (er erscheint ,in a Cloud*, wie es bezie-
hungsreich heifl3t), auf Rechnung des unaufmerksamen Lesers. Anders liest es sich im
,Design“: ,,Observe in what Plato receeds from Truth. Chiefly allmost wholy in this alone in
drawing Socrates into metaphysicall & theologicall Notions &c.“ S. 40. Der Grund liegt in
der tragischen Auffassung des Sujets: ,,What Idea to have of Plato, & with what preparation
come to read him. Dramatick Peices a Tragedy in the lofty Poetick Style Fiction. How far
regard to Truth in a Tragedy?“ S. 34.



Zur Kritik des Erhabenen: Shaftesbury 139

weil in der Gestalt seines Protagonisten Verfolger und Verfolgter eins gewor-
den sind. In ihm greift der Intellekt nach der Macht Gber andere, der sein Held
in den Tod hinein erfolgreich widersteht. Die Metaphysik fullt das Vakuum, das
der sokratische Gedanke unweigerlich in den Gehirnen all derer schafft, die
nach Unterweisung, gleich welcher Art, durch andere verlangen. Dieses Be-
durfnis existiert unausrottbar, es ist nicht das Produkt, sondern der Urheber des
allgegenwartigen Wahns, an dessen Einbildungen es sich stillt. Deshalb ent-
scheidet sich an ihm die Uberlebensfrage der Philosophie. Der Platonismus ist
das gldnzende Grab ihrer Intentionen, die TragOdie des Sokrates ihre poetische
Transsubstantiation.

Plato y€ Poet of Philosophers as Homer y€ Philosopher of Poets 8::

so lautet die biindige Formel fir Platons exklusives Verhaltnis zu Homer. Die-
ser objektiviert das Erhabene (wie nach ihm die attische Tragddie). Er nimmt
ihm den Anstrich absoluter Verkindigung, indem er es in einander relativieren-
de Charaktere zerfallt. Zwar lenken die Gotter Homers die Gesinnungen und
Schicksale der Menschen, aber in Zwietracht. Platon hingegen bestimmt, aus-
gehend vom sokratischen Negativismus, erstmals die urspringliche Funktion
des Mythos und rearchaisiert ihn — fatale Konsequenz — dadurch, dal er aus
dem Negativismus die neue Verkiindigung hervorgehen 1aRt. Ihr Dunkel aufzu-
|0sen sieht sich die Vernunft auRerstande, wahrend jene die Leistung der Ver-
nunft in eénem anderen Licht erscheinen 1aBt. Einmal formuliert, bestimmt der
Platonismus ein fiir allemal die Leistung der Poesie.ss

8  Design, S. 34.

8 Das insbesondere von Cassirer verbreitete, durch die jingere Forschung (Aldridge,
Uehlein, Benda) grindlich widerlegte Méarchen vom Platoniker Shaftesbury findet hier
seinen sachlichen Grund: die Poesie, so die feste Uberzeugung Shaftesburys, ist nur in
Kenntnis der Leistung Platons zu begreifen: der Platonismus ist, pointiert gesagt, der kodi-
fizierte Gedanke der Poesie oder — was dasselbe bedeutet — die Philosophie des Erhabenen
oder der Macht. Dal} beide zusammengehdren, wird ein Gemeinplatz des 18. Jahrhunderts:
»AuBer den Dingen, die unmittelbar die Idee einer Gefahr eingeben, und auBer denen, die
aus mechanischen Ursachen eine &hnliche Wirkung haben, kenne ich nichts Erhabenes, das
nicht eine gewisse Modifikation von Macht wére.” Edmund Burke, Philosophische Untersu-
chung tber den Ursprung unserer Ideen vom Erhabenen und Schdnen (1757). Siehe auch
Claus-E. Barsch, Das Erhabene und der Nationalsozialismus, in: Merkur, Heft 9/10, 1989,
S. 778.



140 Zur Kritik des Erhabenen: Shaftesbury

Der Platonismus entdeckt dem Denken das Geheimnis der Poesie, aber in
poetischer, dem urspringlichen sokratischen Impuls zuwiderlaufenden Form.
Das heildt, er denkt — und versiegelt — es als Geheimnis. Die Kritik des Plato-
nismus erbricht das Siegel. Sie entdeckt das Geheimnis neu als Verfiigbarkeit
des Erhabenen oder die Eigenschaft der erhabenen Rede, gleichgultig, welche
Vorstellungen des Gottlichen sie mit sich fihrt, Menschen in ihrem Denken und
Handeln zu bestimmen. Das Geheimnis der Poesie, so betrachtet, ist tatsdchlich
nichts weiter als ihr Zauber oder der Bann, in den sie den Zuhorer schldgt.
Anders als das Komische, das den Bann zwar l6st, aber nur blindlings, setzt
sich die Kritik durch ihr ,nichts weiter* unwiderruflich in eine Distanz zum
Erhabenen jeder Erscheinungsform, die seine Macht Uber die Gemiter von
vornherein negiert. Unter dem Blick der aufgeklarten Kritik erscheint das Erha-
bene daher als Fossil, aber auch als Natur und substantielle Mitgift. Sie ver-
ninftig zu deuten erweist sich nicht trotz, sondern wegen der in ihm aufbre-
chenden Vernunftlosigkeit als hdchst angebracht. Die allegorische Lesart ist
nicht deshalb verniinftig, weil sie es besser weil}, sondern weil sie im anderen
die Unvernunft erkennt, die sie nicht gelten lassen kann, wie es das Gleichnis
von den zwei ungleichen Briidern beschreibt:

For APPETITE, which is elder Brother to REASON, being the Lad of
stronger Growth, is sure, on every contest, to take the advantage of
drawing all to his own side. And WilI, so highly boasted, is but at
best, a Foot-Ball or Top between these Youngsters, who prove
very unfortunately match’d; till the youngest, instead of now and
then a Kick or Lash bestow’d to little purpose, forsakes the Ball or
Top it-self, and begins to lay about his elder Brother.ss

Die Begierde als die reine Unvernunft, die durch Gaukelbilder den Willen
bestimmt, wird durch Vernunft nicht verdrangt. Letztere entdeckt vielmehr in
ihr die treibende Kraft der Vorstellung. Sie ist identisch mit der den den Phan-
tasmen des Ubernatirlichen zugrundeliegende und in ihnen lockende Natur.
Die Vernunft setzt sie in die Bedeutung ein, die ihr zukommt.s” Auf seiten der

8 Advice, S. 186. Zum Bild vgl. Thomas Hobbes, Leviathan 11,21; ed. Molesworth,
V, S. 51ff. sowie S. 260.

87, THUS | contend with FANCY and OPINION; and search the Mint and Foundery of
Imagination. For here the Appetites and Desires are fabricated. Hence they drive their



Zur Kritik des Erhabenen: Shaftesbury 141

Vernunft erfordert das die Einsicht, daR sie nur auf diesem Umweg EinfluB auf
den Willen gewinnt. Sie erkennt ihre eigene relative Machtlosigkeit an. Die
Gotter raten zu, wéhrend die Vernunft, von Haus aus unféhig, Wunschbilder zu
erzeugen, abrat.

Zu den nicht gering zu schétzenden Vorzugen der héfisch-galanten Poesie
zahlt, daB sie, die konsequent die natlrliche Begierde oder die Lust in ihre
Rechte einsetzt, damit einerseits den Supranaturalismus der oktroyierten Moral
als das denunziert, was er ist, andererseits schonunglos das Prinzip der Entfal-
tung absoluter Macht offenlegt, in deren innerem Zirkel sie entspringt. Denn da
der Griff nach der absoluten Macht den Verlust der moralischen Kontroll-
instanz einschliel3t, avanciert die Lust oder das private Belieben — beide geho-
ren zusammen — unweigerlich zum notdurftig zu kaschierenden Zweck der
Veranstaltung. Die Affinitat der Macht zur institutionalisierten Unvernunft der
Offenbarungsreligion bedarf daher keiner besonderen Begrindung. Man kann
sie als eine Komplizenschaft beschreiben, in der jede Seite fiir die Interessen
der anderen sorgt.s¢ Die Kritik sieht aus leicht zu entdeckenden Griinden davon
ab, diesen Punkt eigens hervorzuheben. Das unterscheidet sie von der Ideolo-
giekritik spaterer Zeiten. Sie hat es nicht notig, weil ihre zwiefache Schmahrede
gegen die galante Poesie in ihm konvergiert, ohne daR ein weiterer Wink dabei

Privilege and Currency. If | can stop the Mischief here, and prevent false Coinage; | am
safe.” Advice, S. 319.

8  Wie diese Komplizenschaft die Bedeutung der moralischen Termini tangiert, wird
in den handschriftlichen Aufzeichnungen zu Marc Aurel durchgespielt: ,,Vertue with us
commonly has the whole force of its Signification in Chastity & Temperance: whereas itt
[...] includes all the Excellency of a Rationall Mind in its outward & inward operations: as
[...] Fortitude Benevolence Gratitude Humility Patience & y€ like [...] also Modesty with us
Is generally understood as only Bashfullness & Shamefac’dness (so far from [...]lying to
Vertue as that it is a great hinderer of it & is only a failure & great weakness) weh indeed is
greatly extoll’d in the world because the ordinary effect of it is the submitting of our Selves,
in our best faculties, to those who affect y&¢ Mastery of us, & the giving up our Consent in
action, & our Assent in matters of [...]leit to those whose Judgments [...] either are not
worth our own, & who perhaps have different Interest. It cannot fail therefore of this so
generall applause; since for y& Person yt so forsakes; He rests satisfied in his own Action
having already stop’d himself from any further knowledg: & as for y€ Persons in whose
behalf the Submission is made; they may be allow’d to Applaud. That wCh has been the
Gaining of a Victory to their Pride or Interest”. ,,What govern'd me? | shou’d answer
readily, My Interest. ,But what is Interest; And how govern’d? By Opinion and Fancy.
[...].*“ Advice, S. 307.



142 Zur Kritik des Erhabenen: Shaftesbury

vonndten ware. Es genugt der Gedanke, dal’ die Partei der Vernunft eineist, um
auf der Gegenseite die Allianz anzuzeigen, mit der man sich in Auseinander-
setzung befindet.s

Die Kritik entdeckt in der Unvernunft der Poesie die Natur als das Gegen-
uber aller Vernunft. Damit, so sollte es scheinen, ist die Rolle der Poesie als des
alteren Bruders der Kritik, der ihr die Welt vorlegt, auf dal’ sie sie erkenne,
hinreichend exponiert. Was die Kritik auszeichnet, ist eben jene doppelt auf-
schliefende Distanz: zur Poesie als dem urspriinglichen GefalR des Erhabenen,
und zur Macht, die dieser in der Folge ihr beredtes Schweigen auferlegt. So
waére es, wenn nicht gerade dieser Gedanke der Distanz oder der Etablierung
der Vernunft als Partei als der letzte Gedanke auftrate, den die Kritik der Poesie
abgewinnt oder entwendet. Dal} dies geschieht, leuchtet durchaus ein. Da die
Kritik nicht von sich selbst handeln darf, obwonhl sie, unter dem Vorwand, von
anderem zu sprechen, von nichts anderem handelt, mufte sie die poetische
Form der Distanznahme, fande sie sie nicht vor, geradewegs erfinden. Zu nach-
drtcklich erscheint sie als Objektivation des Verfahrens, das die Kritik in ihren
produktiven Gegensatz zur Poesie bringt. Anders koénnte sie von ihm keine
Rechenschaft geben. In der Kunstform der horazischen Satire bedenkt die
Kritik das, was sie als Prosa von aller Poesie unterscheidet. Das schliel3t ein,
dal} sie deren Bild gezielt verzeichnet, weniger, um es zurechtzurticken, als
vielmehr, um en passant das eigene Bedirfnis nach formaler Legitimation auf
eine Weise zufriedenzustellen, durch welche die Mortifikation der Poesie —
,mere poetry‘, wie es verraterisch gegen Ende des ,,Advice* heildt*® — nach
auflen in der Schwebe gehalten wird. Im Zusammenhang der zeitgendssischen
,defense of satire* darf die ihre Bedingungen reflektierende Kritik endlich auch
das sein, was zu sein sie von sich behauptet: eine Kunstlehre der Unterweisung.
Das durch Uberlieferung sanktionierte, die horazischen Gemeinplatze plin-
dernde Projekt einer Reform des kurrenten Geschmackse: erlaubt es ihr, in den

8 Whig-Philosophy* nennt Shaftesbury in einem spéten Brief seine philosophischen
Exerzitien. Das ist ohne Ubertreibung gesagt, vergleicht man die Ausfiihrungen im
LYAdvice” (S. 215f und 221f) Uber die Partei der Freiheit, die keine andere ist als die der
Vernunft selbst: S. 187. — Heinz Joachim Miullenbrock, Whigs kontra Tories. Studien zum
EinfluR der Politik auf die englische Literatur des frithen 18. Jahrhunderts, Heidelberg 1974.

% ONE wou’d imagine that our Philosophical Writers, who pretend to treat of
Morals, shou’d far outdo mere Poets®. Advice, S. 349f.

91, OUR SATYR therefore is scurrilous, buffooning, and without Morals or Instruction;
which is the Majesty and Life of this kind of writing.* Advice, S. 265. Vgl. lan Jack, Augus-



Zur Kritik des Erhabenen: Shaftesbury 143

anerkannten Grenzen der Poesie das Motiv zu entwickeln, das diese Grenzen
notwendig sprengt.

Die Geschmacksreform a la Horaz, die Shaftesbury im ,,Advice* propagiert,
bietet die einzigartige Chance, den hdofischen Geschmack als falschen Ge-
schmack zu entlarven, ohne mit ihm zu brechen.s2

Whoever has a thorow Taste of the Wit and Manner of Horace, if
he only compares his Epistle to Augustus (Lib.2.) with the secret
Character of that Prince from Suetonius and other Authors, will
easily find what Judgment that Poet made of the Roman Taste even
in the Person of this sovereign and admir’d Roman Prince; whose
natural Love of Amphitheatrical Spectacles, and other Entertain-
ments (little accommodated to the Interest of the Muses) is there
sufficiently insinuated. The Prince indeed was [...] oblig’d in the
highest degree to his poetical and witty Friends, for guiding his
Taste, and forming his Manners; as they really did, with good
effect, and great advantage to his Interest. Witness what even that
flattering Court-Historian, Dion, relates on the frank Treatment
which that Prince receiv’d from his Friend MZcenas; who was
forc’d to draw him from his bloody Tribunal, and murderous
Delight, with the Reproach of Surge vero tandem, Carnifex! But
Horace, according to his Character and Circumstances, was oblig’d
to take a finer and more conceal’d Manner, both with the Prince
and his Favourite.®

Das doppelte Raffinement, dem dieses Kunststiick gelingt, bedient sich der
altromischen Kunstform Satire — ,,satura quidem tota nostra est“s¢ — als der
ererbten Doméne des derben Geschmacks. Ihn gilt es zu veredeln. Das Verfah-
ren ist doppelbddig, da es die offene, im Fall des Maecenas latente Roheit des

tan Satire. Intention and Idiom in English Poetry 1660-1750, London-Oxford-New York
1970, sowie P. K. Elkin, The Augustan Defence of Satire, Oxford 1973.

92 False taste‘: Advice, S. 337, 339, Anm.

93 Advice, S. 269, Anm.

9  Quintilian, Inst. or. X 1,93. Siehe G. L. Hendrickson, Satura Tota Nostra est, in:
Satura. Ein Kompendium moderner Studien zur Satire, hrsg. v. Bernhard Fabian, Hildes-
heim-New York 1975, S. 1-15, ferner Dietmar Korzeniewski (Hrsg.), Die romische Satire,
Darmstadt 1970.



144 Zur Kritik des Erhabenen: Shaftesbury

Hofes herausstellt. Entsprechend dem ,Charakter® und den Lebensumstanden
des Horaz geschieht dies nicht auf dem Feld der politischen Aktion, sondern auf
dem der herrschenden Lebensart. Von vornherein ist das Projekt der
Geschmacksverfeinerung oder der Distanzierung vom Pdébel, das der satirische
Dichter dem Hofpublikum auferlegt, so bemessen, daR an einen Abschluf® nicht
zu denken ist. SchlieBlich gehen von Zote und Invektive als den Urformen der
Satire wie eh und je die zwerchfellerschitternden Wirkungen aus, die in fort-
wéhrend zu erneuernder Bemihung um Politur zuriickgewiesen werden mus-
sen. Im Bild des Pobels ist das des sich von ihm absetzenden Publikums mitge-
setzt. Dies umso mehr, als naturgeméald der Grund der &sthetischen Distanzie-
rung aulerhalb seines Gesichtskreises liegt.es Die Tabuisierung von Zote und
Invektive innerhalb ihrer angestammten Dichtart bleibt zwangslaufig un-
verstanden, wenn sie nicht als der Akt der Selbstgesetzgebung der Poesie
begriffen wird, durch den der moral sense oder ,sensus communis‘ (wie
Shaftesbury mit Horaz sagt) und damit die Vernunft als der sokratische Zensor
von ihr Besitz ergreift.ee Die Abwehr des ObszOnen bezeugt die Macht der Ver-
nunft im &asthetischen Urteil. Sie zwingt die Unverninftigen, tber den Schatten
zu springen, den ihre Unvernunft wirft, ohne dal} sie wilten warum. Das Je-ne-
sais-quois der Kenner ist gerade das, wovon der Verntnftige (also der Dichter)

95 If Civility and Humanity be a TASTE; if Brutality, Insolence, Riot be in the same
manner a TASTE; who, if he cou’d reflect, wou’d not chuse to form himself on the amiable
and agreeable, rather than the odious and perverse Model?* Advice, S. 338. Darin liegt die
Schwierigkeit: ohne Reflexion auf den moralischen Charakter ist der richtige Geschmack
nicht zu haben. Dagegen ist die Abgrenzung gegen den Pobel gleichzeitig einfach und leer:
»1he Gladiatorian, and other sanguinary Sports, which we allow our People, discover
sufficiently our National Taste. And the Baitings and Saughter of so many sorts of Crea-
tures, tame as well as wild, for Diversion merely, may witness the extraordinary Inclination
we have for Amphitheatrical Spectacles.

I KNOW not whether it be from this killing Disposition remark’d in us, that our Satyrists
prove such very Slaughtermen*. Advice, S. 269.

% Die horazische Geschmacksreform hat ihren Vorlaufer im Verbot des évouaoti
koupoerv (die Spottrede der alteren attischen Komdédie) durch den athenischen Staat
(Advice, S. 248) — ein Vorgang, der wiederum in der zeitgendssischen englischen Auseinan-
dersetzung um die Grenzen der Satire diskutiert wird: Benda, a.a.0., S. 129, Anm. 62. Die
Parallele zwischen der beschriebenen Rolle des augusteischen Dichters und der angestrebten
eines Geschmacksrichters im gegenwartigen Augustan Age ist deutlich.



Zur Kritik des Erhabenen: Shaftesbury 145

weill und schweigt.e” Das laRt auf ein Selbstverstandnis des Dichters schliel3en,
das sich von dem des Hofmanns (und des Epikuraders) weit entfernt hat. Der
Horaz der Satirenss ist ein anderer als der Odendichter, der den Geschmack des
Hofes bedient, ohne dal} seine Intention tber diese Aufgabe hinausginge — auch
wenn seine Poesie dem aufmerksamen Betrachter, der Grinde hat, dem Hof-
geschmack mit Mif3fallen zu begegnen, andere Wertungen nahelegt.

Hence, now comes the third and last turn of Horace, viz., his reco-
vering, returning state. [...] For it was, in fact, necessity only and
misery, after the fatal day of Philippi, that made him [...] turn poet
for bread. But now he began to see that his bread was too dearly
earned; and now comes his conversion or restoration. Here it is
that by my fables | pretend to discover Horace, and lay open his
secret. As soon as ever Horace comes to fables he is dipt. He dares
only tell his mind in fables. All his fable-pieces are of the third
period. [...] All mean that same thing. If you have the moral of
one, you have it of all. One key serves to all the locks.%

97 Der ,,Advice* sagt es vom Kinstler im allgemeinen: ,,Tho his Intention be to please
the World, he must nevertheless be, in a manner, above it; and fix his Eye upon that con-
summate Grace, that Beauty of Nature, and that Perfection of Numbers, which the rest of
Mankind, feeling only by the Effect, whilst ignorant of the Cause, term the Je-ne-scay-quoy,
the unintelligible, or the I know not what; and suppose to be a kind of Charm, or Enchant-
ment, of which the Artist himself can give no account.” S. 331. Aber nattrrlich meint das den
Kunstler auf der Hohe seiner intellektuellen Mdglichkeiten, den unbestechlichlichen Voll-
strecker dessen, was der sensus communis als der freie Sinn fiir das Schickliche von ihm
fordert.

%  Sowie, zum Teil, der Episteln: die biographische Rekonstruktion, die Shaftesbury in
den Briefen an Coste versucht, weist, anders als die Darstellung des ,,Advice*, Gattungs-
fragen eine geringe Bedeutung zu. Doch auch innerhalb des ,,Advice” wird zwischen Satiren
und Episteln nicht grundsétzlich unterschieden: beide zeigen, wenngleich nicht durchgéngig,
den gewandelten Horaz, dessen Gesinnung von seinem poetischen Vermdgen nicht zu
trennen ist.

% Brief vom 1.10.1706, Rand, Life etc., S. 361f. In den Randnotizen zum Dorset-
exemplar der Horaz-Werkausgabe Cantabrigiae MDCXCIX (vgl. Benda, a.a.O., S. 137ff.)
fallt diese zweite Wandlung Horaz’ zusammen mit der zum Gesetzgeber der Poesie. Zu De
arte poet. 309 (,Socraticae Chartae“) heift es dort: ,,Non jam amplius ergo Epicuraeus sed
Socraticus Horatius. Vide Epist: 1. & quae in margine. & inf. 317 in marg.”“ Vers 317f.
lautet: ,,respicere exemplar vitaeque morumque jubebo / doctum imitatorem*. Zu ,Exemplar*
findet sich die Notiz: ,,quod in Socraticis Chartis habes (ut sup. 310.) ubi Persona,



146 Zur Kritik des Erhabenen: Shaftesbury

Die einfache und durchgangige Moral der ,fable-pieces* liegt darin, daf} sie
den Rickzug des Dichters vom Hofleben als den einzig gangbaren Weg zur
Philosophie und damit zum guten Leben gegen die wohlmeinenden Avancen
des Hofes verteidigen.wo Die Apologie des Landlebens oder des Lebens an der
Peripherie wird nicht nur als Element der Satire gehandelt, sondern als ihr offe-
ner und versteckter Zweck. In ihr spricht die zuriickgewonnene Gesinnung des
Autors: ,he dares only tell his mind in fables*. Der Zweck verschlie3t sich dem
Verstandnis der Freunde — und Kenner — nur deshalb, weil sie das zugrundelie-
gende Motiv nicht zu erkennen vermdgen:

philosophy was too shocking, too harsh an idea for the soft Maece-
nas.101

Versufit wird dieses Nichterkennen durch ein Entgegenkommen, das sich bei
nadherem Hinsehen als die poetische Strategie der ,fable-pieces‘ und, durch sie
vermittelt, der horazischen Satire insgesamt erweist. Jene sanfte, auf das Gemut
des Maecenas abgestimmte Rede von ,Rickzug‘ und ,MufRe* prasentiert den
Entschlul? des Dichters, sich aus dem korrupten Umkreis der Macht zurtickzu-
ziehen, um einer harschen Philosophie zu leben — in der Terminologie der
hofischen Gegenphilosophie, zu der er sich in neuerwachte Gegnerschaft
begibt. Der Schachzug ertffnet ein unbegrenztes Feld der Auseinandersetzung
um die rechte Lebensart zwischen dem abwesenden Dichter und dem nach
seiner Gegenwart verlangenden Publikum. Seine Grundlage ist ein absichtsvoll
inszeniertes MiRverstandnis unter Freunden. Die Dezentrierung des poetischen
Sinns hélt das Publikum bei Laune und &3t den Dichter unbehelligt den Studi-
en nachgehen, die es ihm leichtmachen, seine Indignation auf die jeweils

Characteres, Mores, Opiniones quia Dialogi veri. Vide Arist. Poet. Cap. I*“. Das Horazische
.exemplar vitae morumque* (dessen Studium er dem Dichter empfiehlt) wird also mit den
Socraticae chartae, den Schriften der Sokratiker, gleichgesetzt. Unterstrichen wird diese
Lesart durch den Hinweis ,,sup. 268“, vgl. Advice, S. 204f. Der Hinweis auf epist. 1,1 gilt
einer Randnotiz zu Vers 16f. Der Vers lautet: ,,nunc agilis fio et mersor civilibus undis, /
virtutis verae custos rigidusque satelles”. Die Notiz Ubersetzt ,agilis* und ,civilibus® zuriick
ins Griechische und verweist auf die sokratische bzw. stoische Tradition, der beide Begriffe
entstammen: ,,rpaxtikog SCil. woliticdg, cum Socraticis, Stoicis &c:, contra Epicurorum
praeceptum.”

100 Gemeint ist die M&usefabel sat. 11,6, ferner epist. 1,7; 1,10; 11,2 u.a., a.a.0., S. 362f.

101 a.a.0., S. 363.



Zur Kritik des Erhabenen: Shaftesbury 147

lockendsten Angebote der Gegenseite abzustimmen. Umgekehrt ergreift die
Sensibilisierung des asthetischen Urteils, die dem Publikum durch die Satire
abverlangt wird, das Verstandnis flr die Rolle des Dichters mit. Sie etabliert
Ricksichten, die es letzterem erlauben, sich — beinahe — nach Belieben zu ent-
ziehen, ohne flurchten zu mussen, dal? die andere Seite seine Gegnerschaft im
Ernst annehmen konnte. Der Satiriker, wohlverstanden, ist jener ,second Maker:
a just PROMETHEUS, under JOVE*,12 der sein Wissen um das von ihm geformte
Ganze mit keinem Publikum teilt, das in beschamender Unkenntnis des morali-
schen Selbst verharrt. Er ist der ,moralische Kuinstler, der mit sich zu Rate
geht, um seine Mitwesen zu begreifen, und der sich abseits halt, weil seine
Produktivitat in Gesellschaft versiegen wiurde.ws Er ist, mit einem Wort, die
Ausnahme von der gesellschaftlichen Regel, die den einzelnen der Tyrannei der
Offentlichen Meinung unterwirft. Daflr mul3 ihm das Je-ne-sais-quoi der
Gesellschaft als Widerhall genligen.

Like that Sovereign Artist or universal Plastick Nature, he forms a
Whole, coherent and proportion’d in it-self, with due Subjection
and Subordinacy of constituent Parts. He notes the Boundarys of
the Passions, and knows their exact Tones and Measures; by which
he justly represents them, marks the Sublime of Sentiments and
Action, and distinguishes the Beautiful from the Deform'd, the
Amiable from the Odious.104

Die wirkliche Welt ist die falsche, der wahre Kiinstler hingegen der, der diesen
Satz umzukehren versteht.10s

102 Advice, S. 206.

103 ebd.

104 ebd.

105 Der Prometheusmythos benennt den Schopfer der verkehrten Menschenwelt, das
heil3t, er gibt eine Antwort auf die Frage, warum allein die Menschheit (oder die moralische
Welt) aus der guten Schopfung herausfallt, eine Antwort, die sich angesichts der Einsicht,
vermoge derer der Tugendhafte sich in die Schépfung einfugt, als blof3e Poesie erweist:
., YOu wanted such an Operator as this for Mankind: And you were tempted to wish the Story
cou’d have been confirm’d in modern Divinity, that clearing the Supreme Powers of any
Concern or Hand in the ill Workmanship, you might have the liberty of inveighing against it,
without Profaneness.



148 Zur Kritik des Erhabenen: Shaftesbury

3. Die gedoppelte Vernunft

Der aufmerksame Leser fragt sich, warum der Einwand, den der elegante Skep-
tiker Philokles im zweiten Teil der ,,Moralists* gegen das ,System* des Theo-
kles vorbringt, ohne Antwort bleibt, obwohl er (der einzige, wie es nachdriick-
lich heildt), ernstgenommen, dem Gespréch eine deutlich andere Wendung
geben konnte. Sollte es nicht mdglich sein, so der Einwand, dai3, aufs Ganze
des Universums gesehen, diese wohlgeordnete Welt die Ausnahme, das Chaos
aber die Regel sei? Selbst angenommen, dal3 (wie der Blick des Forschers auf
die Werke der Natur suggeriert) eine natlrliche Ordnung existiert, in der sich
die Teile dieser Welt (deren Grenzen denen des dem menschlichen Beobachter
zuganglichen Universums entspréchen) zur Einheit zusammenschlief3en, so
verwehrt nichts die Ansicht, dall diese moglicherweise das All, vielleicht aber
auch nur einen Teil davon reprasentiert, einen Teil, der sich gerade durch das
Vorhandensein einer Ordnung vom Ganzen unterschiede. Im zweiten Fall hatte
also der Hinweis auf die Ordnung in der Natur in bezug auf das umfassende

THIS however, | told you, was but a slight Evasion of the Religious Poets among the
Antients. Twas easy to answer every Objection by a PROMETHEUS: as, ,Why had Mankind
originally so much Folly and Perverseness? Why so much Pride, such Ambition, and strange
Appetites? Why so many Plagues, and Curses, entail’d on him and his Posterity?* —
PROMETHEUS was the Cause. The Plastick Artist, with his unlucky hand, solv’d all. *Twas
His Contrivance (they said) and He was to answer to it. They reckon’d it a fair Game, if they
cou’d gain a single Remove, and put the Evil Cause farther off. If the People ask’d a Ques-
tion, they told ’em a Tale, and sent ’em away satisfy’d.”“ Moralists (1711), S. 200f. Die
Fabel vom ,second maker* ist die Antwort der Poesie auf die menschliche Misere, eine
scheinbare Antwort, die wie die Misere selbst nach der Auflosung ruft, die der Satiriker
seinen Lesern vorenthélt, indem er sie gibt. Der Gedanke ist den deutschen Stiirmern und
Drangern, die sich des Prometheussymbols bemadchtigen, nicht fremd, wie das spontane
Weltverhaltnis des Genies beweist. Das die Grenzen des Schicklichen mit MiRachtung
strafende Genie ist der Kiinstler des ,,Advice“, der durch die Schule der Kritik gegangen ist
und nun den ,guten‘ Geschmack selbst in seine Schranken verweist. Es erstaunt daher immer
wieder, dal} die Interpreten von Walzel bis Brett (a.a.O., S. 106f.) die fromme Version
gewdhlt haben, derzufolge der Shaftesburysche Kinstler-Prometheus als Handlanger (oder
Substitut) eines Gottes jenseits der ,plastic nature* (der bei Shaftesbury nur in polemischer
Absicht figuriert) eine Welt im Kleinen verantwortet, die an idyllischer Wohlgeordnetheit
dem Kosmos nicht nachsteht — eine Fata Morgana eher als eine Welt, wie der Autor des
»Advice” gesagt hatte. — Oskar Walzel, Das Prometheussymbol von Shaftesbury zu Goethe,
Darmstadt (Sonderausgabe) 1968.



Ganze nicht allein deshalb nichts zu bedeuten, weil er durch die Hindeutung auf
die gleichermalien allgegenwaértige Unordnung relativiert wirde, sondern weil
er das Ganze auch niemals erreichte. Das Ganze als eines denken hiee dann
nur, es in eines neben anderen denkbaren (oder undenkbaren) zu verwandeln
und so die Mdglichkeit eines jeweils grofReren (und génzlich unbekannten)

Zur Kritik des Erhabenen: Shaftesbury

Ganzen einzuraumen.

106

You go (if I may say so) upon Fact, and wou’d prove that things
actually are in such a state and condition, which if they really
were, there wou’d indeed be no dispute left. Your UNION is your
main Support. Yet how is it you prove this? What Demonstration
have you given? What have you so much as offer’d at, beyond
bare Probability? So far are you from demonstrating any thing,
that if this uniting Scheme be the chief Argument for Deity (as you
tacitly allow) you seem rather to have demonstrated, ,, That the
Case it-self is incapable of Demonstration.” For, ,,How, say you,
can a narrow Mind see all Things?* — And yet if, in reality, It
sees not All, It has as good see Nothing. The demonstrable part is
still as far behind. For grant that this All, which lies within our
view or knowledg, is orderly and united, as you suppose: This
mighty All is but a Point still, a mere Nothing, compar’d to what
remains. ,,’Tis but a separate By-World (we’ll say) of which
perhaps there are, in the wide Waste, Millions besides, as horrid
and deform’d, as this of ours is regular and proportion’d. In length
of Time, amidst the infinite Hurry and Shock of Beings, this single
odd World, by accident, might have been struck out, and cast into
some Form (as among infinite Chances, what is there that may not
happen?) But for the rest of Matter, ’tis of a different hue. Old
Father CHAOs (as the Poets call him) in these wild Spaces, reigns
absolute, and upholds his Realms of Darkness. He presses hard
upon our Frontier: and one day, belike, shall by a furious Inroad
recover his lost Right, conquer his Rebel-State, and reunite us to
primitive Discord and Confusion. 106

Moralists, S. 296ff.



150 Zur Kritik des Erhabenen: Shaftesbury

Die vermil3te Antwort (falls sie als solche begriffen werden darf):07 findet sich,
eher beilaufig, im dritten Teil:
By Force of Probability, said I, you overcame me. Being convinc’d
of a Consent and Correspondence in all we saw of Things, | con-
sider’d it as unreasonable not to allow the same throughout!
UNREASONABLE indeed! reply’d he. For in the Infinite Residue,
were there no Principle of Union; it wou’d seem next to impossi-
ble, that things within our Sphere shou’d be consistent, and keep
their Order. ,,For what was infinite wou’d be predominant.”
It seems s0.108

Die Vorstellung, das Unendliche wirde tUberwiegen, verdient schon deshalb
eine nahere Betrachtung, weil sie in analoger Weise, jedoch mit anderem
Ergebnis, die Idee des kosmischen Gleichgewichts ausspielt. Konzedierte das
urspriingliche Argument, daB der geordneten Welt, gemessen an der Ubermacht
des sie umschlieBenden Chaos, allenfalls der fllchtige Bestand eines vom
Ganzen abgefallenen Rebellenstaates bescheinigt werden konne, so hebt das
zweite die Wahrscheinlichkeitsschwelle deutlich an. Der Aufstand, brache er
einmal aus, wirde wohl bereits im Keim erstickt. Daran scheitert, so stellt es
sich im zweiten Durchgang dar, letztlich der Versuch, die Ordnung aus dem
Chaos hervorgehen zu lassen.

Der imaginierte Aufstand der Ordnung gegen die Herrschaft der Anarchie ist
ersichtlich ein Aufstand der Warter gegen ihren tradierten Sinn. Es kann daher
nicht tUberraschen, daR er kl&glich an einem philosophischen Herkommen schei-
tert, das die ,Force of Probability* ohne Frage auf seiner Seite hat. Das verkehr-
te Bild zeigt eine verkehrte Welt. Das allerdings erinnert daran, daR die Diagno-
se, mit der die Kritik (oder, wie der ,Spleen‘ des Palemon dem Leser nahelegt,
die Philosophie)we ins Leben tritt, die der Verkehrtheit der moralischen Welt
ist. Die Bemerkung Philokles’, ,Old Father Chaos* regiere absolut, erinnert mit

107 Die zitierte Passage (,You go [...]°) findet sich erst in der Fassung von 1709, die
LAntwort® hingegen (bis auf das ,It seems so‘) bereits in ,,The Sociable Enthusiast“ von
1704. Zu letzterer Horst Meyer, a.a.0., S. 428.

108 Moralists, S. 361.

109 Moralists, S. 198. — ,Spleen‘: ,,my old distemper a looseness and indigestion has
hung about me some time. but if once one has play’d the fool this veritys what an ill name is
all must be swallowed up in spleen.” Brief vom 1. September 1699 (Arsamnesbrief), P.R.O.
30/24/20 (11). Absendeort: ,,Spleen &c. Place”.



Zur Kritik des Erhabenen: Shaftesbury 151

Nachdruck daran. Die Kritik als der maskierte Aufstand der Vernunft gegen die
herrschende Unvernunft bezeugt just die Situation, die der Enthusiast, ins
Kosmische Ubertragen, als nahezu unmdglich aus dem Umkreis des ernsthaft
Erwégenswerten ausschlielit — aufl’er, man nimmt die Maske der Kritik zum
AnlaR, das Ubergewicht der Unvernunft darin wiederzufinden, daR sie dem
Gegner die Wahl der Waffen diktiert. Erkennbar also ist das Interesse der
opponierenden Vernunft daran, dafll sie am Ende oder im Unendlichen (ber-
wiege, sehr wohl. Schwerer erkennbar ist der Grund fur den Rollentausch, der
es in der ersten Szene dem Theisten, in der zweiten dem Skeptiker verwehrt,
dem Gesprachspartner die Antwort zu erteilen, die jeweils auf der Hand l&ge.
Es sei denn, man sucht die Veranlassung dazu im Szenenwechsel und somit in
Ricksichten, welche die Vernunft, vorausgesetzt, sie ist auf beiden Dialog-
seiten im Spiel, sich selbst gegentiber zu nehmen hat, fast als gelte es, den
Anteil mit Schweigen zu bedecken, den die Unvernunft (oder das Vernunftlose)
an ihr halt.

Eine solche Deutung verlangt fraglos den Verzicht auf das Klischee, das die
Dialogstrategie der ,,Moralists* als ,platonisch* etikettiert und damit den so-
kratischen Dialog meint, dessen Kunstgriff doch, wie Shaftesbury unterstellt,
darin liegt, dal’ er das Denken von aller Riicksicht entkleidet und ausschlieRlich
dem Gedanken der Stimmigkeit unterwirft. Sokratisch scheint die Gesprachs-
fihrung des Theokles nur, weil sein Gesprachspartner es darauf anlegt. Er spielt
eine Rolle, die zu jeder Zeit im Dialog kassiert werden konnte. Entgegen dem
Augenschein bleibt die Position des Sokrates, des ,Guardian Spirit* der ,Chartae
Socraticae‘,o im philosophischen Roman:t vakant. Die Protagonisten, beide
Gentlemen ohne Tadel, geben sich wechselweise den Kredit, den sie brauchen,
um voreinander nicht das Gesicht zu verlieren.12 Das Stlick, das gespielt wird,

110 Advice, S. 168.

111 In der &lteren Bedeutung des Worts (,Romanze®): ,,Philosophical Romance*: Mora-
lists (1709), Advertisement.

112 Die Untersuchungen Horst Meyers zur Entstehungsgeschichte der ,,Moralists* las-
sen es geraten erscheinen, die bis dahin zu dieser Schrift erschienenen Interpretationen der
alteren Shaftesburyliteratur zuzurechnen; die Textbefunde Meyers sind nicht mehr zu Gber-
gehen. Leider hélt sich seine eigene Deutung des philosophischen Romans in bescheidenen
Grenzen, wenn er, hierin einer tradierten Lesart — obgleich mit ungleich besseren Griinden —
folgend, die Position des Theocles umstandslos der des Autors gleichsetzt (,,Es kann kein
Zweifel daran bestehen* S. 257 u.a.) und so die ,platonische® Linie fortfihrt (vgl. etwa
Wolfgang H. Schrader, Einleitung zu: Shaftesbury, Ein Brief Gber den Enthusiasmus / Die



152 Zur Kritik des Erhabenen: Shaftesbury

lautet ,Die Komddie der Vernunft®. Es handelt sich, wie kaum anders zu erwar-
ten, um eine Verwechslungskomddie. In ihr betreiben beide Seiten, einander
komplimentierend, die Verdoppelung der Vernunft. Anders liele sich kaum
erklaren, wieso das anfangliche Kokettieren mit der Idee eines verniinftigen
oder zumindest vernunftkonformen Enthusiasmus mit der im Naturhymnus sich
verstromenden enthusiastischen Vernunft ans Ziel gelangt, so dal der Skeptiker
bereitwillig zur Seite tritt, um nicht langer zu storen. Allerdings macht er kein
Hehl daraus, daf er sich zurlickhalt. Indirekt bezeugt er damit ein Eigeninteres-
se an der theistischen Hypothese, das die AuRerung theoretischer Neugier nur
notdurftig kaschiert. Es 1aRt sich nur als ein gemeinsames Interesse der Ver-
nunft fassen. Letzteres verdankt sich umstandslos dem Diktat der Moral. Der
Gang der ,,Moralists* legt die Vermutung nahe, dal} dieses Diktat die Vernunft
spaltet. Und zwar keineswegs im Tausch der Argumente, sondern in der wech-
selseitigen Ricksichtnahme, die, bezeichnend genug, die Unverriickbarkeit der
Positionen anzeigt.

Das praktische Interesse der Vernunft tritt in dem Augenblick auf den Plan,
in dem der Skeptizismus eines Philokles sich dem Verdacht ausgesetzt sieht, ein
bloRR theoretisches Verhaltnis zur Wirklichkeit zu unterhalten. Im ,Sociable
Enthusiast* liest sich das so:

you only ask’d me coldly, whether with that fine Scepticism of
mine, | made no more Distinction between Sincerity and Insin-
cerity in Words, than | did between Truth and Falsehood, Right
and Wrong, in Arguments?113

Der Skeptiker fuhlt sich ertappt:

I durst not ask what your Question drove at. | was afraid | saw it
too plainly; and that by this loose way of talking, which | had

Moralisten, Hamburg 1980, S. XXI1Iff). Die andere Linie, vertreten v.a. durch Erwin Wolff
(Shaftesbury und seine Bedeutung fir die englische Literatur des 18. Jahrhunderts. Der
Moralist und die literarische Form, Tlbingen 1960) macht aus der Unentschiedenheit eine
Tugend, indem sie die Wahrheitsfrage in der Dialogform aufgehoben sieht. Doch damit ist
weder die Wahrheitsfrage noch die Frage der Form geldst: beide verlangen dem Text mehr
ab als eine Meinung oder auch zwei. Zu Wolffs Philosophieverstandnis vgl. Uehlein, a.a.O.,
S. 12f. u.23.
113 The Sociable Enthusiast, S. 19.



Zur Kritik des Erhabenen: Shaftesbury 153

learnt in some fashionable Conversations of the World, | had given
you occasion to suspect me of the worst sort of Scepticism, such as
spar’d nothing, but overthrew all Principles Divine and Moral.114

Offenbar ist die Gegenfrage — die doch auf der Hand lage — nach der Differenz
der Unterscheidung von Gut und Bose in Worten von der zwischen Wahrheit
und Falschheit in Theorien zu naiv, um gestellt zu werden. Da zwischen Gut
und Bdse nicht anders als in Worten entschieden werden kann, bedeutet ,in
Words* eine Unterscheidung nicht in der Theorie, sondern in der Praxis — ,in
Actions®, wie es dann in der spateren Fassung heif3t.1s

Fir den Skeptiker, der sich argumentationstechnisch im Recht weil, enthillt
sich damit eine Entscheidung, die von ihm — im Namen welcher Instanz? —
gleichsam hinter dem eigenen Ricken geféllt wurde. Das Geflihl der Bescha-
mung macht es ihm schmerzhaft bewuRt. Dal3 sich tber Moral nicht hypothe-
tisch urteilen 1&i3t, wie die Einrede des Theokles insinuiert, ist die Achillesferse
der theoretischen Vernunft. Allerdings nur, solange sie sich, die Grenzen ihrer
Zusténdigkeit verkennend, mit dem Parlando derer vermischt, deren morali-
scher Indifferentismus sich durch den Aufschub empfiehlt, den er im prakti-
schen Laissez-faire gewéhrt.

FORGIVE me (said I) good PALEMON: you are offended, | see, and
not without cause. But what if | shou’d endeavour to compensate
my Sceptical Misbehaviour, by using a known Sceptick Privilege,
and asserting strenuously the Cause | have hitherto oppos’d? Do
not imagine that | dare aspire so high as to defend Reveal’d Relig-
ion, or the Holy Mysterys of the Christian Faith. | am unworthy of
such a Task, and shou’d profane the Subject. *Tis of mere Philoso-
phy | speak: And my Fancy is only to try what | can muster up
thence, to make head against the chief Arguments of Atheism, and
reestablish what | have offer’d to loosen in the System of
Theism. 16

Was folgt, ist geeignet, die Berufung auf das skeptische Privileg als Finte zu
widerlegen: ein schalkhafter Vorgriff — ,taking a grave Air‘ — auf jene ,Predigt*

114 ehd.
115 Moralists, S. 207.
116 Moralists, S. 207f.



154 Zur Kritik des Erhabenen: Shaftesbury

des Theokles im zweiten Teil, ein Vorgriff — und Echo — ,27 in dessen Verlauf
der Skeptiker, wie sein Gesprachspartner verwundert anmerkt, zur Ganze aus
seinem Charakter heraustritt:

HERE, in my Turn, | began to raise my Voice, and imitate the sol-
emn way you had been teaching me.18

Das Verwirrspiel hat System. Eines ist das akademische Verfahren, eine These
pro und kontra zu erdrtern, das der Skeptiker flr sich reklamiert, um sich gegen
die Seichtigkeit des modernen Skeptizismus abzugrenzen, der ironischerweise
nichts gelten lasse aufler dem Zeugnis der Sinne.i* Ein anderes ist die im
Dialog tatsachlich an den Tag gelegte Virtuositat, die sich darin gefallt, den
Einwand des Gegners visionar zu Uberbieten, statt das eigene Argument ad
libitum zu wiederholen — wie Theokles an anderer Stelle rihmend hervorhebt.:2o

117 Vorgriff fur den Leser, Echo fir Philocles selbst, der, folgt man der Chronologie
seines Briefs an Palemon und damit der Rahmenfiktion des Werkes, tiber die Gesprache mit
Theocles als eine weiter zurlickliegende Episode berichtet, Moralists, S. 217ff. Zur Kom-
position siehe Horst Meyer, a.a.0.

118 Moralists, S. 210. Palemons Reaktion: ,,| SCARCE had ended these Words, e’er
you broke out in admiration; asking what had befall’n me, that of a sudden | had thus
chang’d my Character®. S. 216. Das Lob ist vergiftet: an den platonischen Dialogen tadelt
der ,,Design* das Heraustreten des Protagonisten aus seinem Charakter als Verletzung der
Grenzen philosophischer Wahrheit. Design, S. 35, s.o.

119 T...] ’tis from a nobler Turn of Thought than what you have observ’d in any of the
modern Scepticks you have convers’d with. [...] They who pretend to such a Scrutiny of
other Evidences, are the readiest to take the Evidence of the greatest Deceiversin the World,
their own Passions.” Moralists, S. 229f.

120 | SEE, said THEOCLES, you are not one of those timerous Arguers who tremble at
every Objection rais’d against their Opinion or Belief, and are so intent in upholding their
own side of the Argument, that they are unable to make the least Concession on the other.
Your Wit allows you to divert your-self with whatever occurs in the Debate: And you can
pleasantly improve even what your Antagonist brings as a Support to his own Hypothesis.
This indeed is a fairer sort of Practice than what is common now-a-days.* Moralists, S. 304f.
Nimmt man das Wort von den ,Bigot-Scepticks® dazu (ebd.), so fallt es nicht schwer,
Epictets Vorwurf an die Adresse der Akademiker zu assoziieren: ,,If a man, says Epictetus,
resists truths that are all too evident, in opposing him it is not easy to find an argument by
which one may cause him to change his opinion. The reason for this is neither the man’s
ability nor the teacher’s weakness; nay, when a man who has been trapped in an argument
hardens to stone, how shall one any longer deal with him by argument?* Epict. I.5,1f., zit.



Zur Kritik des Erhabenen: Shaftesbury 155

Die akademische Pose des Philokles, die seinen weltménnischen Skeptizismus
hilfreich Uberhoht, verrat eine Beflissenheit, die bemdiht ist, keinen Schatten zu
werfen. Nicht ohne Grund: Die Skepsis, die er vertritt, vollendet sich in einem
Gedanken, den zu teilen sie sich witzigerweise nicht imstande sieht.

Sein Einsatz fur die andere Seite ist daher keineswegs selbstlos. Der Enthu-
siast, dessen Portrait er seinem Briefpartner (und damit dem Publikum) ent-
wirft, ist der philosophische Held, der der Vernunft auch dort zu ihrem Recht
verhilft, wo sie selbst es sich unwiderleglich bestreitet, ohne dal} sie aufhorte, es
fir sich zu reklamieren — kein Sokrates, vielmehr das sattsam bekannte, nun
philosophisch nobilitierte und keineswegs mehr komddiantische Zerrbild des
Philosophen ,in a Cloud®. Der erhabene Affekt tragt das Denken Uber die
selbstgewirkte Schwierigkeit hinweg, das Gute anders als hypothetisch und
somit, da das Spiel der Hypothesen notwendig offen bleibt, Giberhaupt nicht zu
fassen. Der test of ridicule, den der Skeptiker witzig-ehrerbietig an seinem Hel-
den vollzieht, stattet dessen Philosophie mit den Ziigen aus, deren die Vernunft
bedarf, um vor sich selbst zu bestehen, nicht ohne sich in ihnen als eine andere
zu erkennen zu geben.:2

Warum also, noch einmal gefragt, bleibt jener Einwand gegen das ,System*
des Theocles fiirs erste ohne oder fast ohne Antwort? Denn was auf den ersten

nach: Epictetus. The Discourses as reported by Arrian, The Manual, and Fragments, with an
English Translation by W. A. Oldfather, Vol. I, Camebridge/Mass.-London 1979, S. 37. Der
sich an der Debatte vergniigende Witz schafft dagegen die Gelegenheiten, an denen sich die
Uberzeugungen des Gegenspielers entfalten kénnen: er bestreitet sie pro forma, und er halt
sie auf Distanz.

121 If he represents his Philosophy as making any Figure in Conversation; if he tri-
umphs in the Debate, and gives his own Wisdom the advantage over the World’s; he may be
liable to sound Raillery, and possibly be made a Fable of.* Moralists, S. 186f. Der Satz
zeigt, was von der Charakterisierung des Theocles in den ,,Miscellaneous Reflections* als
,chief Character or HERO of [the] Piece” und seines Gegenspielers als des ,,Representative
SCEPTICK* , der den ,sceptical or objecting [Part]“ Ubernimmt (Horst Meyer, a.a.O.,
S.171), zu halten ist. Das — scheinbar — mangelnde ProblembewuBtsein des ,Autors® der
»-Miscellaneous Reflections* ist in diesem wie in anderen Féllen Tarnung — ein verschleier-
ter Hinweis an den Leser, beiden Protagonisten mit Mif3trauen zu begegnen und sich von der
pratendierten Uberlegenheit des einen nicht einschlafern zu lassen. Shaftesbury ist nicht der
Mann, seine Ansichten (nach denen man greifen zu missen glaubt) von Abhandlung zu
Abhandlung zu &ndern, wie ihm Aldridge und andere unterstellen. Wohl aber ist er jemand,
der hochst sensibel auf 6ffentliche Kritik (tatsachliche und eingebildete) reagiert, indem er
sich ihr zu entziehen trachtet, wie Meyer detailreich belegt.



156 Zur Kritik des Erhabenen: Shaftesbury

(und auch auf den zweiten) Blick auf seiten des Theocles aussieht wie der Griff
nach dem rettenden Strohhalm —
You have unnecessarily brought Nature into the Controversy, and
taken upon you to defend her Honour so highly, that | know not
whether it may be safe for me to question her [...],122

beendet Philocles seine Einrede mit einem Seitenhieb wider die Theologen, und
er fahrt fort:

LET not this trouble you, reply’d THEOCLES: but be free to censure
Nature: whatever may be the Consequence. *Tis only my Hypothe-
sis can suffer. If | defend it ill, my Friends need not be scan-
daliz’d22s

— erfahrt durch die Bereitwilligkeit, mit der Philocles sich wirklich zur Schelt-
rede gegen die Natur selbst verleiten 1&Rt, eine taktische Aufwertung, die
zunéchst grundlos wirkt, da immerhin die theistische Hypothese und sonst
nichts in Rede stand. Nichtsdestoweniger erflllt die Scheltrede den ihr zuge-
dachten Zweck. Denn in ihr erneuert Philocles indirekt die Klage ber die
moralische Natur des Menschen, die, im Mund des Palemon, den ,philosophi-
schen Roman* eroffnet, und in der die Grundfrage beschlossen liegt, wie es zu
rechtfertigen sei, dal} sich allein die menschliche Natur im Widerspruch zur
anschaulichen Harmonie der groflen Natur entfaltet. Die taktische Weigerung
des Skeptikers, das Ganze einer blo3 hypothetischen Irregularitat zu verdéchti-
gen, und seine Strategie, stattdessen die offenbare Starke, die Autarkie der
aullermenschlichen Physis gegen die Durftigkeit der physischen Natur des
Menschen auszuspielen, gibt, aufs Ziel gesehen, Gelegenheit, den Menschen als
das gesellige Wesen auszuzeichnen, das entweder seine Soziabilitat als nattr-
liche Mitgift mit allen ethischen Implikationen akzeptiert oder iberhaupt keinen
nattrlichen oder auch nur naturkonformen Status kennt. Das heil3t, nur die
Annahme einer VVorsehung oder eines die menschlichen Dinge einschlief’enden
Plans der Natur ist geeignet, die Klage ber die defiziente menschliche Natur,
durch die das moralische Gemit sich zur Anschauung des Gattungswesens
erhebt, mit Sinn zu erftllen.

122 Moralists, S. 298.
123 a.a.0., S. 298f.



Zur Kritik des Erhabenen: Shaftesbury 157

Die Partie endet demnach mit einem Patt. Der Enthusiast, der zugibt, dal} der
Theismus eine Hypothese unter anderen und auf der Ebene der Hypothesen
keine Gewil3heit zu erreichen sei (und der es unter anderem dieser Bereitschaft
verdankt, daR ihn sein Portrétist respektvoll als einen ,sociable Enthusiast* aus-
zeichnet), notigt den Skeptiker an den Rand des Gestandnisses, dal} die morali-
sche Natur des Menschen, als Tatsache jedem Zweifel enthoben, im denkenden
Individuum eine Sprache zu induzieren weil}, die jeden prinzipiellen Wider-
spruch mit Fug als Einspruch der Unmoral zurtickweisen kann. Das geht bis hin
zu Sarkasmen wie dem, dal® der Hobbessche Naturzustand nicht schwarz genug
dargestellt werden konne, damit klar sei, dal keines Rechtschaffenen Natur sich
durch ihn représentiert finde.:2¢ Philocles:

You go (if I may say so) upon Fact, and wou’d prove that things
actually are in such a state and condition, which if they really
were, there wou’d indeed be no dispute left.125

Wenn also der Einspruch des Philocles erst einmal ins Leere stoRt, dann des-
halb, weil es Theocles darum gehen muR, zundchst das moralische Paradoxon
(um es so zu nennen) an seinem Gesprachspartner zu erproben und damit des-
sen Bereitschaft zu erkunden, sich dem Dilemma der Vernunft zu stellen. Die
Rechnung geht auf, weil die ,Predigt® ihre Funktion als Antipredigt in der
Zurtickweisung der auf Offenbarung fulRenden Weltdeutung findet. Dariiber
besteht zwischen den Antagonisten kein ernsthafter Dissens. Sie wissen sich
vorab verstandigt, dal} dies der gesellige und somit, nach Lage der Dinge, der
polemische Teil ihres Disputs ist, der sich den Regeln der Kritik oder der Prosa
zu beugen hat, denen zufolge der erhabene Gegenstand in seiner Zweideutigkeit
erscheint. Es entspricht dem Arrangement, dal} die eintrachtige Erledigung des
vulgdren Wunderglaubens diesen Teil beschlieRt. Gegen die Zeugnisse des
falschen Enthusiasmus steht das Zeugnis der einen Vernunft, die ihre Differen-
zen in sich selber austréagt.:2s

124 Moralists, S. 318ff. Horst Meyer, a.a.0., S. 271ff. — Vgl. Samuel I. Mintz, The
Hunting of the Leviathan. Seventeenth-Century Reactions to the Materialism and Moral
Philosophy of Thomas Hobbes, Cambridge 1970, S. 142f.

125 Moralists, S. 296.

126 When A SCEPTICK questions® — sagt Theocles —, ,,,Whether a real Theology can
be rais’d out of Philosophy alone, without the help of Revelation;* He does no more than
pay a handsom Compliment to Authority and the receiv’d Religion. He can impose on no-



158 Zur Kritik des Erhabenen: Shaftesbury

Dal} dieses Zeugnis, alles andere als eindeutig, sich vornehmlich in Sophis-
men bekundet, gehdrt wohl zur Sache. Denn zweifellos ist die folgende Ent-
schleierung der Weltvernunft im Hymnus an die Natur auch eine Art von
Offenbarung. Verhielte es sich anders, so gébe es keinerlei Anla3, den Boden
der prosaischen Zweideutigkeiten tberhaupt zu verlassen. Die Differenz liegt
darin, dal3 jene Offenbarung einen Glauben vor jeder Vernunft (und darum,
polemisch gesprochen, wider alle Vernunft) erfordert, diese hingegen den
Glauben an die Realitat der Vernunfti2’ propagiert. Fir letzteren spricht, daf er,
anders als ersterer, keiner besonderen Mirakel oder Fingerzeige bedarf.:2¢ Die
Vernunft legitimiert sich selbst.

Der Glaube an ihre bestimmende Kraft bekundet sich im Geschehenlassen
dessen, was als verniinftige Rede sich gegen die Bedenklichkeiten der jeweili-
gen Sprecher durchsetzt. Dieser Umstand reicht aus, um verstandlich zu ma-
chen, warum Philocles, unter Verzicht auf die von ihm bis dahin gepflegte
Rolle, auf die Vollendung des einmal begonnenen Hymnus dréngt und sich
darin von seinem Helden, der die eigene Entriickung ein ums andere Mal unter-
bricht — besorgt, eventuell auftretende prosaische Skrupel rechtzeitig aus dem
Weg zu rdumen —, so wenig beirren lalt. Es hiel3e den Glauben an die Vernunft
durch einen Vernunftaberglauben ersetzen, wollte man unbezweifelbare Be-
weise fir die Wirklichkeit des Vernlnftigen dort fordern, wo es sich wirklich
ausspricht. Dal} dies nicht Sache der in der Maske des Pyrrhonismus operieren-
den Kiritik sein kann, bezeugt, wenn es denn notig ware, erneut jenes gemein-
same Interesse, das entgegen der herrschenden Unvernunft nur einen verntnfti-

one who reasons deeply: since however does so, will easily conceive, that at this rate Theol-
ogy must have no Foundation at all. For Revelation it-self, we know, is founded on the
Acknowledgment of a Divine Existence: And ’tis the Province of Philosophy alone to prove
what Revelation does but suppose.”“ Moralists, S.267f. Der Passus zeigt, wie sehr der
Skeptizismus zur Sache der Vernunft gehtrt. Was an der Oberflache als Sophismus enttarnt
zu werden scheint, entpuppt sich beim n&heren Hinsehen als der (leicht verhillte) rationale
Kern der Argumentation, die dem Offenbarungsglauben nur die Wahl 1a8t, sich insgeheim
an die Philosophie zu akkomodieren (und so seinen esoterischen Sinn zu entdecken) oder als
Aberglauben abzudanken - die Alternative der ,,Inquiry”. Zur engen Verzahnung von
»Inquiry* und ,,Moralists®, Part I, Sect. I1l., s. Horst Meyer, a.a.O., S. 500ff. — Wunderglau-
ben: Part 11, Sect.V.

127 Moralists, S. 267.

128 \/gl. Richard B. Wolf, Shaftesbury’s ,,Signal“ Miracle in A Letter concerning En-
thusiasm, in: English Language Notes XVI, 1978, S. 21-25.



Zur Kritik des Erhabenen: Shaftesbury 159

gen Weltentwurf gelten 1alt. Entweder erweist sich die Welt als verniinftig,
oder die kritische Vernunft, deren Ratio in der Abweisung unverninftiger
Entwurfe liegt, verliert, ohne dal} es eigens gesagt werden mifRte, zusammen
mit der Uberschwenglichen ihr Recht.

Warum dann - die philosophische Lauterkeit der All-Rede einmal vorausge-
setzt — die rhapsodische Draperie? Angenommen, die von Theocles in An-
spruch genommene Evidenz sei keine andere als die der Vernunft: Wie a3t sich
nachvollziehen, was ihn veranlal3t, sie im Zustand des Entriicktseins zu
zelebrieren? Theocles weil3 genausogut wie sein Gegenspieler, dal alles, was er
in Prosa — bei ruhigem Verstand — zu sagen hat, diesen Zustand denunziert.
Wenn Enthusiasmus der falsche Weg ist, die Uberantwortung des Subjekts an
die Raserei der Unvernunft, wie der Enthusiasmusbrief ausfiihrt,:22 dann
erscheint es schlechthin unbegreiflich, daR in seinen Eskapaden die Vernunft
selbst zu Wort kommen konnte. Und angenommen, es ware mdglich: So wie
die physischen Anzeichen des ekstatischen Schwérmertums nichts bezeugen, es
sei denn die fanatische Borniertheit der von ihm berflissigerweise befallenen
Subjekte,s0 so bezeugt auch der Anblick eines Ekstatikers von tadellosen
Manieren, der, jeder vulgaren Korpersprache abhold, die Gesten der Ent-
rickung sich nur andeutungsweise zu eigen macht und sorgfaltig Gber ihren
Effekt wacht,s: nichts weiter als das wohltemperierte Gemiit eines Gentleman,
das sich subjektiv rickhaltlos auszusprechen wagt. Das scheint allzu wenig, um
den Umschlag der kalten Gemdtsart in die erhitzte auch nur andeutungsweise
zu rechtfertigen. Ganz zu schweigen von der Frage, was die Vernunft wohi
gewinnt, wenn ihre Stimme im Gesang ertont:

whilst thus inspir’d with Harmony of Thought, tho unconfin’d by
Words, and in loose Numbers, I sing of Nature’s Order in created
Beings, and celebrate the Beautys which resolve in Thee, the
Source and Principle of all Beauty and Perfection.132

129 | etter (1711), S. 51f. Die Moglichkeit wahrhaft gottlicher Inspiration ist dort nicht
mehr als ein verbindlicher Schndrkel.

130 Das ist ein wesentliches Argument im Enthusiasmusbrief: Letter (1711), S. 45ff.

131 Now, PHILOCLES, said he, inform me. How have | appear’d to you in my Fit?
Seem’d it a sensible kind of Madness, like those Transports which are permitted to our
Poets? or was it downright Raving?* Moralists, S. 345f.

132 Erster Gesang, Moralists, S. 344.



160 Zur Kritik des Erhabenen: Shaftesbury

Die Antwort lautet (und kann nur lauten): Sie gewinnt nichts, es sei denn den
Schein der Unvernunft, der ohnehin auf ihr liegt. In der Entriickung eignet sie
sich zu, was ihr im Urteil der herrschenden Unvernunft von vornherein zuge-
sprochen wird, das Nicht-bei-Sinnen-Sein oder das Vernunftlose in des Wortes
gangiger Bedeutung.

Man mag es — durch die Brille des Philosophen gesehen — die Krankheit der
moralischen Welt nennen oder — mit den Augen des Weltmanns betrachtet —
den Wahnwitz des Philosophen. Fest steht, dal} es sich um ein reziprokes
Verhaltnis handelt, in dem einmal die Welt, dann wieder der philosophische
Gedanke der Borniertheit (oder der Dominanz des Zufalls) bezichtigt wird. Der
enthusiastische Philosoph erkennt die Beiderseitigkeit dieses Verhaltnisses an,
nicht in achselzuckender Resignation ins Gegebene, sondern namens der
Vernunft selbst. Um es im Bild zu sagen: Der Aufschwung aus der Welt der
harten Tatsachen im Gesang rtckt die Anspriiche beider Seiten gegeneinander
dadurch zurecht, dal3 er sie Uber den Zirkel der sich als Erfahrung auslegenden
Enttduschung naiv mythisierender, subjektzentrierter Erwartungen hinaushebt,
in der sich der Philosoph und der Weltmann begegnen:

Bless me! said I, THEOCLES, into what a Superstition are you like
to lead me! I thought it heretofore the Mark of a superstitious
Mind, to search for Providence in the common Accidents of Life,
and ascribe to the Divine Power those common Disasters and
Calamitys which Nature has entail’d on Mankind. But now, | find,
I must place all in general to one Account; and viewing things thro
a kind of Magical Glass, | am to see the worst of Ills transform’d to
Good, and admire equally whatever comes frome one and the same
perfect Hand. — But no matter, | can surmount all. Go on,
THEOCLES, and let me advise you in my own behalf, that since you
have rekindled me, you do not by delaying give me time to cool
again.1s3

133 Moralists, S. 360. Er spricht damit einen Gedanken aus, der fiir den Enthusiasten im
Zustand der Erhebung keine subjektive Realitdt haben darf: ,,Enthusiasmus ist der kiihne,
kraftige Stol3, der die Kugel in die Luft wirft, aber derjenige hielRe ja ein Tor, der von dieser
Kugel erwarten sollte, daB sie ewig in dieser Richtung und ewig mit dieser Geschwindigkeit
auslaufen sollte. Die Kugel macht einen Bogen, denn ihre Gewalt bricht sich in der Luft.
Aber im siRen Moment der idealischen Entbindung pflegen wir nur die treibende Macht,
nicht die Fallhohe und nicht die widerstehende Materie in Rechnung zu bringen.” Friedrich



Zur Kritik des Erhabenen: Shaftesbury 161

Kein Dichter, heillt es im Enthusiasmusbrief, sei imstande, ohne das Bewul3t-
sein gottlicher Gegenwart zu schaffen. Die ,,Moralists reizen die Umkehrung
dieses Gedankens aus.1s Die bloRBe Vorstellung, dal kein BewuBtsein der
Gegenwart Gottes zu haben sei, es sei denn ein dichterisches, legitimiert den
Hymnus dann und nur dann, wenn sich die Uberzeugung von der Existenz des
vernunftigen Weltgrundes nur in einem solchen BewuRtsein aussprechen kann,
ohne von Skepsis durchkreuzt zu werden. Nicht von ungeféhr gilt die Verab-
redung der Freunde zum philosophischen Morgenspaziergang dem Zweck der
Belehrung ber das fundamentale Problem der Ethik, inwiefern der moralische
Affekt ,abstrakte* Entitaten wie die Menschheit oder das Universum umfassen
konne:

INDEED, reply’d I, were it possible for me to stamp upon my Mind
such a Figure as you speak of, whether it stood for Mankind or
Nature, it might probably have its effect; and | might become per-
haps a Lover after your way: But more especially, if you cou’d so
order it, as to make things reciprocal between us, and bring me to
fancy of this GENIus, that it cou’d be ,,sensible of my Love, and
capable of a Return.” [...] ’Tis enough, said THEOCLES; | accept
the Terms: And if you promise to love, I will endeavour to show
you that BEAUTY which | count the perfectest, and most deserving
of Love; and which will not fail of a Return.— To-morrow, when
the Eastern Sun (as Poets describe) with his first Beams adorns the
Front of yonder Hill; there, if you are content to wander with me in
the Woods you see, we will pursue those Loves of ours, by favour
of the Silvan Nymphs: and invoking first the Genius of the Place,
we’l try to obtain at least some faint and distant View of the Sover-
eign GENIUs and First Beauty.136

Schiller, Brief an Huber, 5.10.1785, zitiert nach Karl Pestalozzi, Die Entstehung des lyri-
schen Ich. Studien zum Motiv der Erhebung in der Lyrik, Berlin 1970, S. 87.

134 No Poet (as | ventur’d to say at first to your Lordship) can do any thing great in his
own way, without the Imagination or Supposition of a Divine Presence”. Letter (1711),
S. 50.

135 Der dort ungeklart bleibt, weil die Tendenz des ,,Letter”, ungeachtet seiner spéteren
Wirkung, gegen den Enthusiasmus gerichtet ist.

136 Moralists, S. 243f.



162 Zur Kritik des Erhabenen: Shaftesbury

So merkwirdig es klingen mag: Diese Worte etablieren, im Gegenzug zur neu-
en Prosa der Kritik, die Moglichkeit der neuen Lyrik des hohen Tons. Der
nichtmimetische Impuls, der darin von Beginn an wirksam ist, zeigt sich weni-
ger in der Sprache mystischer Bildabwehr im Eingang des Hymnus, als viel-
mehr in einer Differenz, die, scheinbar winzig, ihr Gewicht durch die Stringenz
der ethischen Argumentation erhalt. Mystisch, so Philocles (und sein Ge-
sprachspartner pflichtet ihm darin bei), ware der unerwiderte moralische Affekt.
Er denunziert sich selbst: als Ausflul} eines kranken Gemiuits, das Hirngespinst
eines Affekts, der in der gesunden Natur nicht vorkommt.:3” Der gesunde mora-
lische Affekt (,Love of Mankind* resp. ,Nature®) ist ohne Wechselseitigkeit
nicht denkbar, das Bewulitsein der stetigen Gegenwart des einen (wie ihn die
»Inquiry* nennt),

whose Presence singly must be of more moment than that of the
most August Assembly on Earth [...],138

mithin der springende Punkt der rationalen Ethik, sofern es ein BewuRtsein ist,
das in seinem unerséttlichen Bedlrfnis nach Erwiderung (oder Gliick) das Uni-
versum fir seinesgleichen hélt. Schon ist daher das Sichausstromen des Sub-
jekts, weil es kein anderes rational zwingendes Bild des moralischen Univer-
sums gibt als das, in dem die Hingabe des Subjekts sich ununterscheidbar mit
derjenigen der Gottheit vermischt, die ebenso ihm gilt wie dem Rest des Uni-
versums.:® Das Versagen des deistischen Konsenses tragt in dieses Bild den

137 1 cou’d love the Individual, but not the Species. This was too Mysterious; too
Metaphysical an Object for me.* Moralists, S. 242.

138 |nquiry (1711), S. 56.

139 Der ,Realismus* des Theisten beruhigt sich in der Vorstellung des ,universal Mind*,
die sich mit der unbezweifelbaren Selbstgewil3heit des Vernunftwesens Mensch verbindet,
tatige Substanz zu sein, und dartiber hinaus keine Annahmen macht, denen sich die unmittel-
bare Erfahrung verweigert. Theocles strengt eine Zweifelsbetrachtung a la Descartes an, um
die Skepsis gegentber einer solchen Gottheit gegenstandslos erscheinen zu lassen: ,, TRULY,
said I, as accidental as my Life may be, or at that random Humour is, which governs it; |
know nothing, after all, so real or substantial as MY-SELF. Therefore if there be that Thing
you call a Substance, | take for granted | am one. But for any thing further relating to this
Question, you know my Sceptick Principles: | determine neither way.

ALLOW me then, reply’d he (good PHILOCLES!) the same Privilege of Scepticism in this
respect; since it concerns not the Affair befor us, Which way we determine, or Whether we



Zur Kritik des Erhabenen: Shaftesbury 163

Antagonismus hinein, der das tber sich verfligende Subjekt in die Isolation
zwingt, vor deren Hintergrund die SelbstdulRerung als Kennzeichen eines indi-
viduellen Wahns gehandelt wird.

Es liegt ein denkwirdiger Effekt darin, dal} einer das Weltganze meint und
dabei nur sich ausspricht, ohne den Widerspruch anders in sich aufzunehmen
als in der peripheren Gestalt des Befremdens, dem er sich durch seine Rede
ausgeliefert erlebt, eines Befremdens, das mit der ,ansteckenden‘ oder ,be-
fligelnden® Kraft dieser Rede konkurriert, um sie schliellich zu tberdauern.
Der Gegenstand des Befremdens, die teilweise BewuRtlosigkeit des Subjekts,
Ist identisch mit dem mangelnden BewuRtsein der Differenz, das sich in seiner
Rede bekundet. Die Tatsache, daR es — das Bewul3tsein — nicht Gber sie verflgt
(obwonhl nichts einfacher ware), trennt es von seinen Zuhdrern, unabhéngig von
ihrem Wohl- oder Ubelwollen, und liefert es einem Urteil hilflos aus, das den
Befund pathologisch deutet. Dazu bedarf es nicht mehr als des stets bereiten
gesunden Menschenverstandes: Wer sich nicht zuriicknehmen kann, bezeugt
jenen Mangel an Soziabilitat, angesichts dessen es sich erlbrigt, auf seine
exzentrische Botschaft ernsthaft einzugehen. Das alles geschieht reflexionslos
und deshalb ohne Aussicht auf Korrektur, es sei denn, der Schwarmer ist bereit
— wie es Theocles vorfiihrt — , sich zu seiner Absenz ironisch zu verhalten. Nur
so macht er die Indifferenz zum Gegenstand der den Ausbruch begleitenden
Skepsis, deren Verfechter nicht weil3, wie ihm geschieht — womit ihm, aus der
Sicht des Enthusiasten, ganz recht geschieht, da es das Recht der Vernunft ist,
das sich an ihm bekundet.

Hochironisch — im Sinn einer zwischen den Parteien spielenden Ironie — ist
es daher zu nehmen, dal® im ersten der flinf Gesénge das Subjekt, so, als finde
es seinen Einsatz nicht, die GroRe seines Gegenstandes im Ruin der eigenen
Denkkraft proklamiert — ein mystisches Motiv, das sich in der Entfaltung
aufzehrt und in der Geistapostrophe (,O Sovereign MIND!*) gewendet aufs neue
erscheint, wenn unversehens dem Intellekt das soeben noch verschlossene Uni-
versum sich als offen einrickt:

come to any Determination at all in this point. For be the Difficulty ever so great; it stands
the same, you may perceive, against your own Being, as against that which | am pretending
to convince you of. You may raise what Objections you please on either hand; and your
Dilemma may be of notable force against the manner of such a supreme Being’s Existence.
But after you have done all, you will bring the same Dilemma home to you, and be at a loss
still about YOUR-SELF.“ Moralists, S. 352f.



164 Zur Kritik des Erhabenen: Shaftesbury

,O Glorious Nature! supremely Fair, and sovereignly Good! All-
loving and All-lovely, All-divine! [...]

Thy Being is boundless, unsearchable, impenetrable. In thy Im-
mensity all Thought is lost; Fancy gives o’er its Flight: and
weary’d Imagination spends itself in vain; finding no Coast nor
Limit of this Ocean, nor, in the widest Tract thro which it soars,
one Point yet nearer the Circumference than the first Center
whence it parted.— Thus having oft essay’d, thus sally’d forth into
the wide Expanse, when | return again within My-self, struck with
the Sense of this so narrow Being, and of the Fulness of that
Immense-one; | dare no more behold the amazing Depths, nor
sound the Abyss of DEITY.—

YET since by thee (O Sovereign MIND!) | have been form’d
such as | am, intelligent and rational; since the peculiar Dignity of
my Nature is to know and contemplate Thee; permit that with due
Freedom | exert those Facultys with which thou hast adorn’d me.
Bear with my venturous and bold Approach. And since nor vain
Curiosity, nor fond Conceit, nor Love of ought but Thee alone,
inspires me in this Pursuit; whilst | venture thus to tread the Laby-
rinth of wide Nature, and endeavour to trace thee in thy Works.“140

Unter sich (wo sonst?) laRkt der lyrische Gedankenflug das Motiv, das den Auf-
schwung unmittelbar bewirkt, weil in ihm der alteste Zauber der Poesie wieder-
kehrt. Es besteht darin, dal? der Gegenstand, den sich das denkende Ich gibt,
dem Blick durch schiere Unbegrenztheit oder durch Uberfillung der Sinne sich
definitiv entzieht — als das Erhabene, das die Sinne narrt und den Verstand in
die Irre schickt. Auf diese ,Erkenntnis® ist alles angelegt. Die Standortlosigkeit
des dem Unermelilichen gegeniiber plazierten Betrachters gleicht dem Sturz in
den Abgrund. Illuminiert wird er durch die Bilderflucht, an der sich die Vorstel-
lung erschopft, ohne dal’ es dem Betrachter gelange, der Gottnatur um ein Jota
nédherzukommen. Angesichts der Vorstellung einer unendlichen Natur versagt
der Intellekt. Er scheitert nicht etwa, um die Gottheit in seiner Ohnmacht zu
erfahren, sondern um zu begreifen, daB die Vorstellung an sich das Wesentliche
verdeckt. Es liegt darin, daB die Natur nichts enthalt, was ihm fremd ware. Als

140 Moralists, S. 344ff. Zur abweichenden Fassung der Geist-Invokation im ,,Sociable
Enthusiast” und zum Interpretenstreit um den ,Pantheismus* siehe Meyer, a.a.0., S. 356ff.



Zur Kritik des Erhabenen: Shaftesbury 165

Geist unterscheidet sie sich von ihm nur graduell, insofern sie seinen Tatig-
keitskreis beliebig tbertrifft. Sie, die umfassende, kann von ihm nicht ergriffen,
wohl aber reproduziert werden. Sie wird es bereits, ehe er es begreift.

Das Moresche Dogma von der raumlichen Ausdehnung des Geistes (das, mit
Heine zu reden, Entréebillet in die Physikotheologie des achtzehnten Jahrhun-
derts) ist die Grundlage jener ,dunklen‘ Philosophie, die Philocles in den ersten
Gesdngen des Naturhymnus voller Abwehr am Werk sieht.14t Es umreil3t das
Mysterium des Eintritts in die Welt des dasthetischen Monismus, der den
abgewiesenen Mystizismus auflost, indem er ihn auf seine Art praktiziert. Wer
im Geheimnis ist, weil3 von keinem Geheimnis. Nach diesem Grundsatz ver-
fahrt Theocles, wenn er die Unbegreiflichkeit der Natur in ihre Uberwaltigende
Grolke setzt und dadurch die Anschauung oder das Bild der Welt (um die
Sprache der Interpreten zu zitieren) dynamisiert. Die Aufmerksamkeit des
Subjekts, das durch keine Anschauung zu sattigen ist, wird so ganz natirlich
auf seinen weltentwerfenden Aktivismus zurlckgelenkt. Dieser Aktivismus
stent dem des ,universal Mind* nicht wesentlich nach, vor allem, wenn man

141 The vital Principle is widely shar’d, and infinit’ly vary’d: Dispers’d throughout;
nowhere extinct.” Zweiter Gesang, Moralists, S. 365f. — Der Anticartesianismus der Cam-
bridge Platonists nimmt der Materie das exklusive Attribut der Ausdehnung und entkleidet
sie dadurch des Charakters der Substanz. ,,Durch diese Auffassung glaubt More, ein
Doppeltes geleistet zu haben. Einerseits scheint ihm die Selbstdndigkeit der Materie
aufgehoben zu sein, da ihr ausschlielflich substanzielles Attribut, ndmlich die Ausdehnung,
ihr entzogen, d.h. dem Geist gleichermaRen zuerkannt worden ist; die Materie kdnne also
nicht mehr den Widersacher des Geistes spielen [...]. Andererseits sieht More in der
Ausgedehntheit des Geistes die beste Hypothese zur Erklarung von dessen Verflechtung mit
der Materie — und vor einer solchen Verflechtung hat er nunmehr keine Angst, da der Geist
nach Entsubstanzialisierung der Materie das Ubergreifende ist.“ Panajotis Kondylis, Die
Aufklarung im Rahmen des neuzeitlichen Rationalismus, Minchen 1986, S.206f. Dal3
Theocles genauso denkt, steht auller Zweifel. Es ist der Sinn der Antwort, die er auf die
Frage des Philocles nach den unsichtbaren Kraften gibt, der sich die Individualitat der
Einzelwesen verdankt: ,May one not inquire, ,What Substances they are of? whether
material or immaterial?*

MAY one not, on the other hand, reply’d THEOCLES, inquire as well, ,What Substance, or
Which of these two Substances you count your real and proper SELF.“** Moralists, S. 352. Es
gibt nur eine reale Substanz, die des Geistes: ,, The vital Principle is widely shar’d, and
infinitely vary’d: Dispers’d throughout; nowhere extinct.* a.a.O., S. 365f.



166 Zur Kritik des Erhabenen: Shaftesbury

weil3, dall der eine den anderen mitnimmt.»#2 Die im Hymnus beschworene
Inspiration zeigt sich so als ein Innewerden der ordnenden Kraft des Intellekts
nicht gegentber, sondern inmitten der Flucht der Phdnomene. Der Ausdruck
,Harmony of Thought‘ meint demnach keine Harmonie, die den Gedanken
durchdringt, sondern die durchdringende Kraft des Denkens Sie prasentiert sich
angesichts der Unzahl seiner potentiellen Gegensténde als jene Stimmigkeit in
sich, die es im endlichen Material, wenngleich stlickhaft, immer aufs neue unter
Beweis stellt. Die Sprache des Hymnus fungiert als Ausdruck dieses Inne-
werdens. Das scheinbar paradoxe ,unconfin’d by Words*‘ beschreibt es prazise.
Die umgrenzende Funktion der Worter isoliert diesen Gegenstand von den
anderen und bindet so den Gedanken an die Endlichkeit seines Gegenstandes.
Die Arbeit, die das Denken vollbringt — und zwar an den ihm falRbaren Gegen-
standen — , geht einher mit dem Vergessen des Ganzen, dessen Teile sie sind —
oder, was dasselbe ist, ihrer Verkldrung zum Ganzen. Das Vergessen fallt nicht
aus der Ordnung, da in ihm selbst die pragende Kraft des Ganzen wirkt. Im
Hymnus verstromt sich diese Kraft ungebunden und darum nicht nur im
Ganzen, sondern als Ganzes — eine Sequenz, die an sich selbst ermattet — oder
als Harmonie. Im Gesang setzt das Denken sich selbst nicht langer den Wider-
stand entgegen, der es in die Endlichkeit seiner Gegenstédnde einschlief3t.

Was im Gesang erlebbar wird, ist die Grundlosigkeit der Vernunft oder ihre
Bestimmung als pure Aktivitat, also die Bestimmung, die ihr Realitat (und zwar
alle Realitat) zuspricht und deren Hervortreten dafiir sorgt, dal3 in den Bildern,
die der Gesang mit sich fihrt, die Vernunft sich dem Bedurfnis nach Anschau-
ung gleichermaRen 6ffnet und entzieht. Sie sind die Spur, die der bildlose
Impuls ungreifbar (und dadurch tatséchlich unbegreiflich) in der Vorstellung
zieht. Der ordnende Impuls verschwindet hinter der Ordnung, die der mensch-
liche Intellekt supponiert. Sie konnte angesichts der keineswegs unerschopf-
lichen Kapazitit des Subjekts stets auch anders ausfallen. Diese Schwierigkeit
findet in die Gespréche der ,,Moralists* keinen Eingang und bleibt letztlich

142 Da Gott“ — bei More — ,,,in suo modo extenditur’ und ,omnipraesens* ist, so
gelingt es ihm, in die Materie Bewegung hineinzuschaffen; und nur weil die Seele
,universum corpus pervadat, ist die Bewegung dieses letzteren erklarlich.” Kondylis, a.a.O.,
S. 207. Entsprechend Theocles: ,,If knowing only some of the Rules of MOTION, we seek to
trace it further, ’tis in vain we follow it into the Bodys it has reach’d. Our tardy Apprehen-
sions fail us, and can reach nothing beyond the Body it-self, thro which it diffus’d.” Moral-
ists, Zweiter Gesang, S. 367.



Zur Kritik des Erhabenen: Shaftesbury 167

unentdeckt. Nichts bezeichnet praziser den Geist der Frihaufklarung als dieses
,Versehen®. Die unterstellte Uniformitat der Vernunfti4s 1at dem Menschen nur
die Wahl zwischen ihr und der Unvernunft, der das zweifelhafte Privileg
zukommit, sich, recht gefiihrt, selbst zu widerlegen. Die Schwierigkeit verbleibt
also zwischen den Zeilen, aber sie bleibt und grundiert, eingestanden oder
nicht, die Gloriole des poetischen Wahnsinns, in die, von Zeit zu Zeit ins kriti-
sche Fach hintberwechselnd, sich der philosophische Sanger mit einer Nobles-
se zu hullen weiB, die mancherlei theoretisches Ungemach aufwiegt. Sein
Programm, die Realitat auf die ordnende Kraft hin transparent zu machen,
kennt keine andere als die universale Ordnung — nicht diese oder jene, sondern
Ordnung Uberhaupt, die Spur des Geistes. Und doch ist es nur diese eine Ord-
nung, die er, unter Ausschluf? anderer denkbarer, in der VVorstellung schafft, das
Produkt einer, seiner endlichen Phantasie.

Das Ratsel, vor das der philosophische Enthusiasmus, dieses Denkbild des
hellen, wenngleich nicht trennscharfen Bewul3tseins, den Betrachter stellt, 10st
sich daher gleich zweifach, ohne den Reiz des Unausdenkbaren deshalb ganz zu
verlieren. Dies ganz und gar nicht: SchlieBlich manifestiert sich in ihm der
theoretisch unerschlossene Anteil des Subjekts an der Erkenntnis, begriffen
nicht als maRiges Spiel von Hypothesen, sondern als praktisches Sicheinlassen
auf die Wirklichkeit. Andererseits erzeugt es den Raum, in dem die guBeiserne
Form der mit sich identischen und sich stets identisch bezeugenden Vernunft
sich ungeniert als das bekunden darf, was sie ist — als Mythos. Im Zentrum des
Vernunftmythos steht undbersehbar die Konversion. Um wahr zu reden, ist
nicht mehr verlangt als der Entschlu® zur Redlichkeit des Intellekts. Jene schil-
lernde Selbsterh6hung, die der einzelne im Zustand des Enthusiasmus erfahrt,
ist Ausdruck der Insistenz des Vernunftgebrauchs — nicht mehr, nicht weniger.
Beide Auflosungen gehoren zusammen: Die Gretchenfrage der Subjektivitat,
gedeutet als pathologische Befindlichkeit, gilt der allgegenwartigen Alternative
von Vernunftgebrauch oder -verweigerung. Ersterer versteht sich als Sieg,
letztere als Niederlage des Vernunftwesens oder der Person. Das Motiv der
Erhebung ist dem des Siegs eng verschwistert, so wie das des Sinkens dem der
Niederlage. Die raumliche Symbolik des Enthusiasmus kommt der des Mythos
weit entgegen.

143 Zum Stichwort ,Reason‘ notiert das Marc Aurel-Handexemplar: wch is uniform,
the same & common to y€ whole Intellectual world*“. S. 110.



168 Zur Kritik des Erhabenen: Shaftesbury

Der Naturhymnus entfaltet den Mythos vom Sieg der Vernunft iber die Un-
vernunft. Er erstattet damit dem unversehens zum Beobachter befGrderten
Intellekt, der gegenliber dem Ausbruch in distanzierter Betroffenheit verharrt,
die skeptische Versatilitat zuriick, die ihm im Vollzug seiner systematischen
Ambitionen abhanden zu kommen droht. Jedenfalls ist das die vielleicht
rundeste Lesart der Grinde, die Philocles auf die Vollendung des Gesangs
drédngen lassen, wahrend sein selbsternannter Lehrmeister ihn widerstandslos
von Zustimmung zu Zustimmung notigt. Der Einwand — um die anfangliche
Frage ein letztes Mal aufzugreifen — des Philocles gegen das ,System* erledigt
sich durch den Gesang, der hinféllig wiirde, wenn es tber ihn hinaus eine Ant-
wort gabe. Es ist ein Argument der Skepsis, das den mythischen Kern jener
Vorstellung bloRlegt, das Unendliche wiirde Gberwiegen. Gesetzt, es gebe, sagt
Theocles (und es ist keineswegs belanglos, dall er es sagt), zwei oder mehr
Prinzipien in der Natur,

either they must agree, or not. If they agree not, all must be Confu-
sion, till one be predominant.14

Das Dogma von der durch keine Ursprungsgeschichte verschatteten Allgegen-
wart des geistigen Prinzips 18Rt den Kampf zwischen Vernunft und Unvernunft
oder zwischen Ordnung und Chaos (der, hatte es ihn gegeben, in jenem zeitlo-
sen Davor entschieden worden ware, welches das Dogma nachdriicklich aus-
schlielt),»s nur im Zwischenreich der Hypothesen zu, dort, wo das endliche
Denken sich mit seinen Inhalten auseinandersetzt. Das Denken, heilt das, er-
flllt den Mythos, den es in der lichtvollen Verwirrung des Gesangs anschaulich
erfahrt.

144 Moralists, S. 364. Die Stelle dreht sich um die Zulassung des Bésen als eines zwei-
ten Prinzips. Theocles argumentiert formal: Stimmen beide Prinzipien Gberein, so handelt es
sich um Ableitungen eines Prinzips. Also gibt es nur ein Prinzip: ,,If it be Demonstration,
, That in Three Opinions, One of which must necessarily be true, Two being plainly absurd,
the Third must be the Truth.** ebd.

145 For if DEITY be now really extant; if by any good Token it appears that there is at
this present a Universal Mind; “twill easily be yielded there ever was one.* Moralists,
S. 296.



Dritter Teil
Klopstock: Poetik der reinen Bewegung

Ich Sokrates, den du bewunderst,

Komm?’ aus den Gegenden tiber den Grabern heruber. Verlerne
Mich zu bewundern! ... Elysium ist nicht,
Noch die Richter am ndchtlichen Strom. Das waren nur Bilder
Schwacher irrender Ziige. Dort richtet ein anderer Richter,
Leuchten andere Sonnen, als die in Elysiums Thale!
Sieh, es zahlet die Zahl, und die Wagschal wagt, und das Mal} mift
Alle Thaten! Wie krimmen alsdann der Tugenden hochste
Sich in das Kleine! Wie fliegt ihr Wesen verstaubt in die Luft aus!

Friedrich Gottlieb Klopstock, Der Messias, VII. Gesang



Klopstock: Poetik der reinen Bewegung 171

1. Das moralische Gedicht

Das moralische Gedicht ersteht aus der Asche der magischen Poesie. In ihm
zeigt sich der magische Effekt der Einstimmung nicht langer als passives
Bestimmtwerden des Subjekts durch eine fremde Macht (die der Renaissance-
dichter zu Herrschaftszwecken instrumentalisiert, ohne sich ihrer jemals wirk-
lich sicher sein zu kdnnen), sondern als ein Analogon des moralischen Aktes.
Er erscheint als ein Effekt, in dem sich das individuelle Gemit — der Ort des
dichterischen Bewegtseins — dem Moment der Selbstbestimmung mit Leiden-
schaft anheimgibt. Es ist nicht zu tbersehen, dal} das imaginierte Selbst dadurch
zu einer quasi-magischen Instanz aufriickt. Wenn es in seine Rechte eintritt, um
die Affekte zu ordnen, so schlie3t es durch sein bloRes Hinzu- oder Hervor-
treten (da es im Hintergrund stets beiherspielt) den Kreis, in dem das Bewul3t-
sein sich nicht allein von auf3en affiziert, sondern als in seinen Affekten bewegt
fuhlt. Anders als der ethische Akt, in dem der moralische Affekt sich unmittel-
bar mit dem Objekt oder dem Zweck seines Tuns verbindet, 16st der &sthetische
Akt die Affekte aus der Bindung an ihre Gegenstande, um sie als AuRerungen
der moralischen Kraft harmonisch zu gruppieren. Dabei gehdren sie als Affekte
dem Individuum an, als Manifestationen der einen Kraft hingegen dem Ganzen
oder der einen Natur. Gerade das 1aRt das Selbst als eine zwitterhafte GroRe
erscheinen, als ein vom Widerspruch belebtes Gedankending. Einerseits macht
es das Recht des Individuums auf die von ihm gefiihlte und somit seine Welt
geltend. Andererseits steht es fur nicht mehr und nicht weniger ein als fur das,
was jede flhlende Seele mit ihresgleichen teilt. Diese Mitteilsamkeit vor allem
setzt die enthusiastische Poesie gegen die &ltere ab, in der das dichterische
Gemiit abwechselnd als geblendet durch das empfangene Wort (und deshalb im
eigentlichen Wortverstand gegen das des Empfangers abgeblendet) oder als
uberlegener Kalkulator von Wirkungen auftritt, auf die es sich nur soweit ein-
zulassen gedenkt, als es in der Sache von Nutzen ist.

Der Zauber der Poesie erscheint demnach zurtickgenommen auf Wirkungen,
die das dichterische Subjekt an sich selbst erprobt, nicht, um in der Folge sie,
sondern um umstandslos sich mitzuteilen. Das poetische Verstromen ist ebenso
ein Sicherkunden wie SichentdulRern. Das zu erkundende Selbst schliefdt sich
der gleichgestimmten Seele oder dem empfénglichen Mitwesen in dem Mafe
auf, in der die Erkundung ihren unvorgreiflichen Weg nimmt. Auf ihn nimmt
die Vernunft die Einbildung mit, so dal} es scheint, als entfalte sich diese
gesetzméliig aus sich selbst. Der Schein trigt, wie der Naturhymnus lehrt, da



172 Klopstock: Poetik der reinen Bewegung

die in der Einbildung wirksame strukturierende Kraft keine andere ist als die
der Vernunft. Das Gegenstiick zur tatigen Einbildung — ,Imagination® — ware
die erliegende, von wechselnden Begierden zerrissene und in die Konsistenz-
losigkeit zerstreute: ,Fancy‘. Zwischen beiden ist keine Vermittlung denkbar.
Die — fast — unwiderstehliche Offerte an die Poesie, sich auf dem Boden der
Kritik neu zu erfinden, die jener verhiillte Gesang ,in loose Numbers‘ enthalt,
kann, ungeachtet der Filiationen einer sich ihrer Optionen sukzessiv vergewis-
sernden Kritik, nur ganz angenommen oder, um den Preis des Ruckfalls in bar-
barische Rituale, ganz verworfen werden. Die verniunftige Poesie ist — vor aller
weiteren Differenzierung — im doppelten Sinn die Poesie der Vernunft. Das
schlie3t nicht aus, dal} sich die Dichtung, sobald sie die Offerte annimmt, ten-
denziell gegen das Vorbild zu kehren beginnt. In einer Hinsicht ndmlich bleibt
der Naturhymnus ein unernstes Unterfangen, bei dem sich die Prosa in ihrem
eigenen Zirkel dreht — ein Entwurf, der das Dilemma der Vernunft angesichts
ihrer widerspruchsfreien und deshalb unwidersprechlichen Selbster6ffnung um-
biegt in ein Dilemma des denkenden Subjekts. Seine rhythmische Prosa —
Stichwort ,loose Numbers* — paktiert mit dem magischen Zahlenwissen der
alteren Poesie, soll heiRen, mit dem artistischen Verfiigen tber die Welthar-
monie. Aber sie gibt ihm keinen Raum, sich zu entfalten. Einesteils, weil es der
ins Endliche eingelassenen Vernunft widerspricht, mit ihren Gegenstdnden
fertig zu sein, solange sie sich in Tatigkeit befindet, sie also jede Art von vor-
greifendem Wissen in die Aura des Nichtwissens oder des Noch-nicht-Offen-
baren zu hillen hat, anderenteils, weil ihr die Kenntnis der ,Numbers®, der
Proportionen, in denen der Weltbau sich spiegelt, in Anbetracht des dynamisch-
unendlichen Weltalls prinzipiell verwehrt bleibt. Allein der Hinweis auf sie ist
ein Akt der Uberschreitung oder der Vernunftschwarmerei. Im Gedanken der
Proportionalitat wahnt der Schwarmer den Universalschlissel zur Organisation
der Sinnenwelt in Handen zu halten, ohne ihn anders denn reflektierend — und
also abstrakt — handhaben zu kdnnen. Proportionalitét ist das, was der Geist bei
seinen Gegenstédnden schon immer voraussetzt, Proportion hingegen das, was er
an ihnen in concreto entdeckt, sobald der Kegel seiner ungeteilten Aufmerk-
samkeit sie erfallt. Im Sprechfall des Hymnus wird Proportionalitidt als das
Fluktuieren der spontan entstehenden und wieder entgleitenden Proportionen
vernehmbar, die der Geist in seinen rastlosen Laufen dem Ganzen anmif3t, ohne
es auszumessen. Die Dichtung, die sich den hohen Ton des Enthusiasmus
zueignet, hat also wenig Grund, sich im selben Zug ihres alteren Wissens zu
entledigen, an das der Prosagesang nur eben rihrt. Einerseits verfligt sie in ihm
uber das, wovon die entbundene Vernunft allenfalls schwérmt. Andererseits



Klopstock: Poetik der reinen Bewegung 173

verldre sie ihre Verflgung Uber die gegenstandliche Welt dadurch unwiderruf-
lich an die Prosa, vorausgesetzt, sie versuchte einmal mehr, den Vers als
Instrument der Divination zu entdecken. (Gerade das geschieht: Seit Boileaus
Pseudo-Longin-Entdeckung streift das Motiv langsam den ihm aus der Barock-
zeit anhaftenden topischen Unernst ab.): Derselbe Gedanke, der in Prosa den
logischen Ort einer ber sich selbst aufgeklarten Poesie bezeichnet, beendet das
Gedankenexperiment der ,,Moralists“, sobald die Poesie ihn in der Praxis auf-
greift. Aus der Hindeutung auf die schrankenlose Weltvernunft, in der Propor-
tion und Proportionalitat eins sind, schafft sie beinahe im Handumdrehen den
Glauben an die héhere Vernunft der Poesie. Sie gilt es der Prosafraktion gegen-
uber zu verteidigen — Verteidigung gegen und Angriff auf den dankbar ange-
nommenen Gegner der eigenen ,Wahrheit* verschmelzen dabei weitgehend
ineins.

Der letzte Endzweck der hohern Poesie, und zugleich das wahre
Kennzeichen ihres Werts, ist die moralische Schonheit [...]2

— dieser Satz, von Klopstock in der Vorrede zum ,,Messias* von 1755 notiert,
schreibt den Anteil fest, den die aufgeklarte Vernunft an der Poesie fiir sich

1 Carsten Zelle, Schonheit und Erhabenheit. Der Anfang doppelter Asthetik bei
Boileau, Dennis, Bodmer und Breitinger, in: Christine Pries (Hrsg.), Das Erhabene. Zwi-
schen Grenzerfahrung und GroRenwahn, Weinheim 1989, S. 55-73. Boileau ist es, der den
Kampf gegen die hofisch-galante Poesie und den ,godt de la cour erdffnet. ,,Boileau gehorte
freilich dem Klassizismus an, aber wie dessen boses Gewissen.” a.a.0., S. 60. Nichts kenn-
zeichnet das intellektuelle Fiasko des literarischen Barock mehr als der Rickgriff der begin-
nenden Aufkl&rung auf zentrale Denkmotive des Renaissancehumanismus, Motive, die im
barock-gelehrten Diskurs blind tradiert wurden, ohne dall dessen hofisch-theologische
Koordinaten den produktiven Umgang mit ihnen zugelassen hatten. Der Schlaf der Vernunft
— so urteilt rickblickend das achtzehnte Jahrhundert — erzeugt emblematische Ungeheuer:
die Poesie verrétselt sich und gibt gerade dadurch der erwachenden Vernunft Gelegenheit,
sie neu zu entratseln. — Die deutsche Aufklarungsliteratur macht im Gegensatz zur
englischen zwischen ,Schwarmerei* und ,Enthusiasmus‘ einen wenngleich héufig
verschwimmenden Unterschied, darin Shaftesburys ,Rettung‘ des Enthusiasmus Tribut
zollend: Sauder, a.a.O., S. 137ff. Die Kritik an der Schwarmerei zielt damit wie das Lob
(oder die zumindest abgeschwachte Kritik) des Enthusiasmus geradewegs auf die durch
Baumgarten dsthetisch nobilitierte Klasse der undeutlichen oder verworrenen Begriffe: der
Rationalismus erzeugt die Zweideutigkeit, derer er nicht mehr Herr wird.

2 Von der heiligen Poesie, G 191.



174 Klopstock: Poetik der reinen Bewegung

reklamiert. Die Rede vom ,letzten Endzweck* kann ihre Herkunft aus dem intel-
lektuellen Milieu des Wolffianismus schwer verleugnen. Sie entbindet ihre
Uberschiisse vollstandig erst innerhalb des Gedankenraums der Theodizee.
Denn der ,letzte Endzweck* der Poesie, die sich als ,héhere* liber die Niederun-
gen der Galanterie wie der Prosa erhebt, ist nicht die Darstellung (als moglicher
Endzweck der Poesie doch nur ein Nebenzweck des wirkenden Genies), son-
dern die Befdorderung der moralischen Schonheit oder die Verfiihrung zum
Guten, die mit den Mitteln der Dichtkunst nur in einer auf diesen letzten Zweck
gerichteten Welt gelingen kann. Der letzte Endzweck ist, christlich gesprochen,
die intentionierte Gestalt der Schopfung. Auf sie deutet die Dichtung als
Memento ,mé&chtig*‘ voraus.

Der Poet, den wir meinen, mul® uns tber unsre kurzsichtige Art zu
denken erheben, und uns dem Strome entreil3en, mit dem wir fort-
gezogen werden. Er mull uns mdchtig daran erinnern, dall wir
unsterblich sind, und auch schon in diesem Leben viel gliickseliger
sein konnten.3

An sich ginge das Bekenntnis zum Unsterblichkeitsglauben die poetische
Reflexion nichts an, es sei denn als subjektive Dreingabe frommer (wenngleich
sich in den Grenzen verniunftiger Religiositat haltender)+ Gesinnung, wenn
nicht die Zweideutigkeit des ,whatever happens is good' oder, in der populére-
ren Fassung Popes, ,,whatever is, is right“s in ihm eine perfekte Auslegung
fande, die dem Umstand Tribut zollt, dal} jedes empfundene Ungliick entweder
nur auf einer unwahren Empfindung beruhen oder noch nicht als ein Quell
kinftiger Glickseligkeit erkannt worden sein darf, wenn die Rechnung auf-
gehen soll. Die Interpretationsbedrftigkeit individuellen Leidens, Achillesferse
der Theodizee, bestimmt die ,hGhere* Poesie zum Experimentierfeld eines Den-
kens, welches das Bewultsein kommenden Glicks mit Macht in das gegen-
waértige, ebenso wirkliche wie unglickliche Gemit zu ziehen wiinscht. Es gibt
damit dieses Glick nicht etwa blof3 im voraus zum GenuB frei. Vielmehr setzt
es die Seligkeit des Genusses in die entgrenzte Aussicht, die sich mit ihm

3 G191,

4 Gerhard Kaiser, Klopstock, S. 28-122.

5 Alexander Pope, Essay on Man, Vers 145. Vgl. Joachim Vahland, Das Erdbeben
von Lissabon und die Folgen, in: ZENO, H. 12, 1989, S. 41-66, insbes. S. 49ff.



Klopstock: Poetik der reinen Bewegung 175

verbindet. Aus keinem anderen Grund gilt dem Dichter der ,letzte Endzweck"
der héheren Poesie zugleich als das ,wahre Kennzeichen ihres Werts®. Sie hétte
keinen, gelange es ihr nicht, das Gemut des Horers auf den Ton zu stimmen,
durch den das kunftige Glick in die Gegenwart eintritt:

Ist es das Herz, so der Poet angreift, wie schnell entflammt uns
dies!s

2. Das Urteil des Gehors

Dal} es der Ton sei, der das Herz bewegt — diese Wendung greift das Motiv auf,
das in den Schriften, in denen Klopstock die technischen Grundlagen seiner
Dichtung reflektiert, auf vordem unbekannte Weise zur Produktivitat gendtigt
wird. Die Bedeutung des Ausdrucks changiert mit den Themen. Es wére vor-
eilig, darin eine Schwache oder einen Fehler der Theorie erkennen zu wollen.
Eher zeigt es an, dalR der Begriff in Wahrheit, statt sich im Ungefahren zu
verlieren, das ganze Spektrum umfaRt, innerhalb dessen die poetische Reflexion
ihre Entdeckungen tatigt. Einerseits meint er den hohen Ton oder das Lyrische,
wie in dem Epigramm:

Dissertazionen verfassen in singenden Strophen

Hat von der Ode Ton nicht den leisesten Laut.

Flakkus hat, Rousseau, dich vergebens gelehrt; denn du sahst nicht,
Welchen Weg sein Entwurf nahm auf der lirischen Bahn.”

6 G 195. In dieser Hinsicht ist ,,An Fanny“ (,,Wenn einst ich todt bin [...]*) auch ein
poetologisches Gedicht.
»,Dann wird ein Tag seyn, den werd ich auferstehn!
Dann wird ein Tag seyn, den wirst du auferstehn!
Dann trennt kein Schicksal mehr die Seelen,
Die du einander, Natur, bestimtest.
[...]
Dann, o Unsterblichkeit,
Gehorst du ganz uns! Komt, die das Lied nicht singt,
Komt, unaussprechlich stiRe Freuden!
So unaussprechlich, als jetzt mein Schmerz ist.* Muncker-Pawel, S. 64.



176 Klopstock: Poetik der reinen Bewegung

Andererseits bezeichnet er, am anderen Ende der Skala, den ,Sprachton‘ oder
,mechanischen* Akzent, dem allerdings, wie kdnnte es anders sein (und doch
verwirrend noch fir den heutigen Leser),s sofort der ,Ton des Nachdrucks* oder

7 E 39 (Nr. 115). Vgl. Ulrich Schodlbauer, Odenform und freier Vers. Antike Form-
motive in moderner Dichtung, in: Literaturwissenschaftliches Jahrbuch der Gorres-Gesell-
schaft, N.F./23. Bd., 1982, S. 196. ,Lyrisch‘ nennt Klopstock wie seine VVorganger die Form
der Ode: ,,Der lyrische Dichter mu sowohl dadurch, daB er dem Tone der Ode gemaR singt,
als auch dadurch, dal} er die schone Gegend, als ein Werk des Allmé&chtigen vorstellt, uns
entziicken.” G 183. Andererseits ist die Ode keine Gattung wie andere: sie ruft durch ihren
,starken Rhythmus*‘ beim Horer die stérkste Bewegung hervor: G 53.

8 ,Heildt es einerseits, der Akzent ,mache* zweizeitige Silben ,lang‘, ja die L&nge
bestimme sich im Deutschen Uberhaupt weniger durch die ,Dauer* als durch den ,Ton‘, so
wird andererseits noch jeweils an der gleichen Stelle das Gegenteil formuliert: der ,Akzent
[...] macht weder lang noch kurz* (70), und es sei ,unrichtig® anzunehmen, ,unsere L&ngen
wéren es deswegen, weil sie den Ton hatten. Aber der Ton macht ja die Lange nicht, son-
dern sie, die es aus andern Ursachen ist, hat den Ton® (82).“ Winfried Menninghaus
(Nachwort), G 297. Menninghaus féahrt fort: ,,Diesen evidenten Widerspruch kann man
indes nicht nur als Uberreaktion auf die Opitzsche Formel deuten. Man kann sie zweitens
auch ,theoriepolitisch® als eine der nicht wenigen offenliegenden Gesteinsverschiebungen,
der noch nicht fertig geordneten Mischungen von alt und neu bei Klopstock lesen, die sein
Werk als eines des Umbruchs kennzeichnen. Drittens kann man aber auch versuchen, den
Widerspruch zu schlichten, indem man auf ein drittes, die scheinbaren opposita umfassendes
und wiederum genuin Klopstocksches Element der Prosodie und Metrik des Deutschen
rekurriert: die Verankerung von Ton und Zeit im Sinnbestand der Silben. Anders als im
Griechischen und Lateinischen, so Klopstocks Lehre, sind im Deutschen nur die ,Haupt-
begriffe* tragenden ,Stammsilben* lang und betont. (90). Insofern kann dann ohne unauf-
I6sbaren Widerspruch zur Aufwertung des Akzents gesagt werden, eine Silbe sei nicht lang,
,weil sie den Ton hatte‘, sondern ,aus andern Ursachen‘: ndmlich weil sie den ,Hauptbegriff*
des Wortes transportiert.” G 297f. Ein erstaunliches Beispiel fur die ,theoriepolitische* Zu-
richtung eines Autors durch Zitatklitterei. Bei Klopstock heif3t es (er beginnt mit einem Zitat
von Johann Adolf Schlegel): ,,,auf den grof3en Einflul, den der Akzent, und auch die Stel-
lung dieses und jenes Worts in die L&nge und Kiirze unsrer Silben hat;*

Akzent kann hier nicht wohl etwas anders als den leidenschaftlichen Ton bedeuten. Denn
der Akzent im gewohnlichen Verstande oder der Sprachton hat diesen Einfluf} nicht. Er
macht weder lang noch kurz, sondern wird nur mit der Lange ausgesprochen.

Die Zweizeitigkeit wird bei uns durch Regeln bestimmt. Diese liegen teils in dem Tone
des Nachdrucks und der Leidenschaft, der sie zur L&nge, und teils in der Stellung der
Worten und Silben, die sie bald zur L&nge, und bald zur Kiirze macht.“ G 70. Der ,leiden-
schaftliche Ton* macht also die Silben lang, wéhrend der ,Sprachton® ,nur‘ mit der Lange
ausgesprochen wird. Das Zitat S. 82 meint entsprechend den Sprachton — von einem evi-



Klopstock: Poetik der reinen Bewegung 177

der ,Leidenschaft® zur Seite gestellt wird. Die poetische Reflexion findet ihren
Gegenstand im Horen. Auf diese Weise bedenkt sie den musikalischen
Ursprung der Poesie mit. Sie reflektiert das Urtell des Gehdrs. Das Gehor oder,
nach dem Ausdruck des Dichters, das ,Ohr*, soll nicht allein eine, sondern die
Urteilsinstanz sein, deren Differenzierungsféhigkeit und -verlangen dber die
Wirkung von Dichtung entscheidet und Dichtung so auf den schmalen Grat
zwischen Ge- und MiBlingen zwingt, der prinzipiell kein Mehr oder Weniger
gestattet.> Das setzt voraus, dal} ihm die Operationen gelaufig sind, die von
einem Urteil zu sprechen erlauben.

Unserm Ohre ist bei HOrung der Lange nicht so wohl daran gele-
gen, wie viel Zeit der Redende, sondern wie er seine Zeit zubringe.
Wir horen den Ton gern [...]Jw

denten Widerspruch kann nicht die Rede sein. Auf S. 90 heil3t es: ,,Die Worter und die
Silben sind bei uns lang, wenn* — und nicht etwa weil — ,,sie Hauptbegriffe, und kurz, wenn
sie Nebenbegriffe ausdriicken.” Menninghaus’ ,L6sung‘ des avisierten Widerspruchs ist also
uberflissig: die Rettung des ,deutschen® akzentuierenden Verses findet bei Klopstock nicht
statt.

9 DaR Verse glucken oder ,eine gewisse glickliche Wendung® zu nehmen haben
(,,Von der Sprache der Poesie” G 28 bzw. T 129), ist eine Vorstellung, die im Hinblick auf
das Glicksversprechen des moralischen Gedichts ein eigenes Gewicht bekommt. Das Urteil
des Gehdrs ist, anders als das des Verstandes, unfehlbar, weil es zwischen Ge- und MiRlin-
gen (und nicht zwischen richtig und falsch) unterscheidet. Der Sinn hort sich das Gegluckte
unweigerlich heraus, weil er selbst sich im Gluck oder ,Lohn* des Horens vollendet: ,,Wenn
der Dichter, die Waagschal in der Hand, und mit reinem Geflhl des Eindrucks, den er
hervorbringen will, von dem Angefiihrten immer so viel, und dies, in so genauen Abstufun-
gen, vereint, als der jedesmaligen Beschaffenheit der Gegenstdnde gemaR ist; so erhebt er
seine Darstellung bis zum Vollendeten. Allein je néher er diesem, oder dem vollig richtigen
Umrisse der Darstellung, gekommen ist, und eben dadurch zu groBen Foderungen berechtigt
hat, desto lebhafter fallt auch dem Zuhorer ein wenig Unerreichtes, oder gar Verfehltes auf.
Gute Richter sind gelinde: allein hier wissen sie nichts von Gelindigkeit. Denn nun verlohnt
es sich ihnen der Muhe streng zu sein.”“ G 173. So notwendig das Gelingen, so unerreichbar
ist, aus gleichem Grund, die Vollendung oder das Ziel, das sich der technische Ehrgeiz des
Dichters setzt: ,,Uberhaupt gelten hier das 6fter oder seltner, und das mehr oder weniger so
sehr, und das Ziel, die durchgéngige vollendete Schonheit des Silbenmalies, ist so uner-
reichbar, dal} man so gar weit davon der nachste sein kann.”“ G 152.

0 G 82



178 Klopstock: Poetik der reinen Bewegung

Das Ohr verfolgt sein Interesse: Lust und Unlust des Gehors sind gepaart mit
einem Wollen, das der ersteren unbedingt zu Diensten sein mOchte. Das Ohr
begehrt und estrifft seine Wahl:

Aber wenn es auf die Wahl zwischen der nicht leichten und der zur
L&nge gedehnten Kirze ankédmmt; so zweifelt mein Ohr keinen
Augenblick, und zieht jene vor.11

So muR es wohl sein. Es zeichnet das Urteil des Gehdrs aus, dall es ,keinen
Augenblick® zweifelt. Unterscheidung und Entscheidung fallen in ihm zusam-
men. Denn keineswegs etwa entscheidet es blind:

Dal} wir auch ein Ohr haben, das genau bemerkt, [...] zeigen wir
also genung [...]*2

Charakteristisch fur das Gehor aber ist die Schnelligkeit, mit der es seine Ge-
genstande nicht nur ,bemerkt‘, sondern, was mehr ist, im Bemerken bestimmt.
Damit wird angezeigt, daR es ,ohne Regel* urteilt, soll hei3en, ohne den mit
Allgemeinbegriffen operierenden Verstand in Anspruch zu nehmen.: Wenn es
ein Urteil des Gehors gibt, das von dem des Verstandes wirklich unterschieden
ist (und nicht nur eine Klasse von Verstandesurteilen umfal3t), dann ist das der
springende Punkt. Nur als Instanz, die dem Verstand nichts verdankt, vermag
das Gehor der Aufgabe gerecht werden, die ihm die Poetik des Enthusiasmus
beilegt, ndmlich, dort zu wissen, wo der Verstand nicht weifl3. Die poetische
Reflexion, bemdiht, das zarte Profil eines entscheidungskraftigen Sinnes zur
Kenntlichkeit zu entwickeln, kann gar nicht anders als unterstellen, dal? das
Verstandesurteil dort, wo es sich — scheinbar — auf die gleichen Gegenstande
richtet, das Urteil des Gehors durchkreuzt, statt ihm nach- oder entgegenzu-
kommen. Genau besehen, darf es keinerlei Gegenstande geben, welche das
urtellende Gehor mit dem Verstand gemein hatte. Das ist die verschwiegene

1 G 89.

12 G 80.

13 Fragt man: Welchen Zweck der Numerus des Redners habe? so antwort’ ich: das
Vergnugen. Wenn er darauf sehen musse? Immer. Wo? In der ganzen Folge der Worte. Was
jenes Vergnugen hervorbringe? Nichts anders, als was es in den Versen hervorbringt, deren
Mal} die Regel kaum anzuzeigen braucht, weil es die Ohren durch ihr schnelles Urteil von
selbst und ohne Regel bestimmen.* G 144,



Klopstock: Poetik der reinen Bewegung 179

Voraussetzung der Klopstockschen Kritik. Wenn sie sich scheut, ihr Ausdruck
zu geben, dann deshalb, weil sie sich als Feldzug des MiRtrauens gegen die
Verstandeskultur der Poetik begreift, der sie unterstellt, das Eigentliche der
Dichtung dadurch zu verfélschen, dal} sie es in Regeln giet — und damit,
uneingestanden, als Feldzug gegen den Prosaaspekt aller bisherigen Poesie, der
ihr nicht erlaubte, tber ein Wissen anderer Art zu verfiigen.

Die theoretischen Versuche Klopstocks gehorchen — mit Ausnahme der
»Gelehrtenrepublik” — dem Muster der Recherche. Sie sind Suchbewegungen
oder -gange, die dem Noch-nicht-Gesagten an aller wirklichen Dichtung gelten.
Sie sollen damit die spezifische Leistung der eigenen Poesie ins Licht der Kritik
heben — nicht etwa, weil diese erst im Medium der Kritik sich vollends auf-
hellte, sondern, weil nach des Dichters ungeschminkt dargebotener Uber-
zeugung die Praxis der Literaturkritik ohne veranderte Mal3stabe nicht mit dem
Gehorten (und damit dem fir jeden Horer Offenbaren) Schritt hielte. Das
Klopstocksche Gedicht selbst hat an der Recherche teil, weil es das bisher an
der &lteren Dichtung Uberhorte uniiberhdrbar zu Gehor bringt und damit die
nur halb aufgeklarte prosaische Dichtungskritik in Verlegenheit setzt. Gleich-
zeitig ist es der Reflexion immer einen Schritt voraus. Es spannt, bildlich
gesprochen, den HOrraum aus, innerhalb dessen die sich ber sich selbst aufkla-
rende Kritik ihre Fangzlge unternimmt. Das Aushorchents des eigenen wie des

14 V0llig abwegig ist vor solchem Hintergrund, was Gert Mattenklott tiber die dstheti-
sche ,Zensur* der Sinne durch die Aufklarung schreibt: ,,Die Leistungen der Sinne werden
an ihrer Nahe zur Rationalitat gemessen. Sie werden am Malistab dessen beurteilt, was sie
nicht sind.* Ders., Der Ursprung der Freiheit aus der Katastrophe des Sinnenwesens. Ein
Beitrag zur Dialektik der Aufklarung, in: Jahrbuch flr internationale Germanistik, Reihe A,
Bd. 8,4 (Akten des VI. Internationalen Germanisten-Kongresses Basel 1980), S. 54. Die
Leistungen der Sinne werden von Kant und Schiller (und nicht weniger von Klopstock)
nicht am Malistab der Rationalitit ,gemessen® (ein Ausdruck, dessen Laxheit den histori-
schen Sachverhalt bis zur Unkenntlichkeit verstimmelt), sondern mit den Mitteln der Refle-
xion ,geschétzt* oder ,bestimmt®. Entscheidend ist die Frage, wie die Differenz zur Vernunft
rational gefalst werden kann, ohne den Sinnen die Aktivitat abzusprechen, die sie im Um-
gang mit asthetischen Gebilden unter Beweis stellen. DaR die Vernunft sich die Vernlnftig-
keit dessen, was sie nicht ist, erfindet, 1aBt sich durch keine Kompensationstheorie (S. 54f.)
erklaren, und sei es nur deshalb, weil das vorgeblich zu Kompensierende (die ,Katastrophe
des Sinnenwesens* in der burgerlichen Gesellschaft) sich offensichtlich jeder konsistenten
Beschreibung entzieht.

15, In der ersten Versart konnte man also die Leute nur nicht im Horchen tiben; aber
in der zweiten, muR man ihnen das Horen verbieten.” G 70. Das Horchen geht also tber das



180 Klopstock: Poetik der reinen Bewegung

fremden Verses initiiert die Doppelbewegung der Recherche, die das Fernste
und das Né&chste, den urspringlichen Ausdruck der Poesie und die Neuheit des
eigenen Verses, ineinander reflektiert. Diese Doppelbewegung verdient Auf-
merksamkeit. Sie imitiert die Schnelligkeit (und die Einfalt) des urteilenden
Gehors in Prosa und setzt so den Witz, als die ,,Fahigkeit die Ahnlichkeit der
Dinge zu sehen*,s an die Stelle der poetischen Doktrin. Der Witz entpuppt sich
als das Verfahren, das der Verstand einsetzt, um der Einfalt des asthetischen
Urteils nachzukommen und das Urteil des Gehors zu fixieren. Das kann, wenn
uberhaupt, nur in Momenten gelingen. Die Schnelligkeit, mit der die poetische
Kritik die ,Hauptpunkte* der Untersuchung aufsucht, und die biindige Kiirze,
die sie der Langatmigkeit der Doktrin mit Nachdruck entgegensetzt,:” sind
Gegenstlicke der raschen Auffassung, die ohne Umstande stets schon bei der
Sache ist.

Das Nachste und das Fernste: Man muf3 verstehen, was Klopstock bezweckt,
wenn er, durch die verschiedenen Schreibanlasse hindurch, mit einer ihresglei-
chen suchenden Beharrlichkeit ein ums andere Mal die Eignung der deutschen,
sprich, der eigenen Sprache zur Dichtung zum approbierten Beweisziel seiner
Erkundungen macht und so schamlos einen Provinzialismus in die poetische
Reflexion hineintragt, gegen den auch die genaue Lektire nur mit Mihe
ankommt. Polemisch gesprochen (und man muf} polemisch sprechen, um die
notigen Aufschlisse zu erhalten), lautet die Frage der Abhandlung ,Vom
deutschen Hexameter*, welches der Etiketten ,deutsch® resp. ,Hexameter‘ der
deutsche Hexameter wohl mit mehr Grund trégt. Das frih sich abzeichnende
Resultat wére ein glickliches Sowohl-als-auch. Verstehen heif3t in diesem Fall,
die Reflexion vom falschen Ballast der Sprachdeskription zu befreien (und
damit auch die Leistung des empirischen Sprachforschers K. — reell oder nicht:s

Horen hinaus: es steigert die Urteilsfahigkeit des Gehors im Detail, da sie im ganzen, vor-
ausgesetzt, es handelt sich um einen unverbildeten Horer, immer schon vollkommen ist, wie
eine Bemerkung Uber das barbarische ,deutsche Ohr* zeigt: ,,Man sagt mir vielleicht, das
Urteil des deutschen Ohrs sei nicht stolz genung, um zu Bedenklichkeiten dieser Art zu
veranlassen. Wer den Einwurf macht, mag ihn verantworten.” G 106.

16 A122.

17 \Vgl. Wilhelm Grof3e, Studien zu Klopstocks Poetik, Minchen 1977, S. 38f.

18 Dal Klopstock sich in Anlehnung an den angelsédchsischen Empirismus als
Sprachempirist verstand, steht auBer Frage (,,Vorschlag zu einer Poetik, deren Regeln sich
auf die Erfahrung grunden®, G 164ff. Vgl. Grolie, a.a.0., S. 37ff., Menninghaus, S. 302ff.).
Die Frage ist, was Erfahrung angesichts einer Dichtung bedeutet, die, wie die Klopstock-



Klopstock: Poetik der reinen Bewegung 181

— weitgehend auf sich beruhen zu lassen), um die Verschrankung des Eigenen
und des Fremden, in der sich die eigene poetische Sprachform der antiken
gewachsen zeigt, als List zu erkennen — als List des Selbsturteils, das sich jene
friihe Kunst des Horens ein zweites Mal erfindet, mit der, nach Shaftesbury, die
Poesie ihren Hohenflug beginnt. Die in den Regelwerken der antiken Gramma-
tiker untergegangene Horkunst bleibt darin legitim und unersetzbar, daR sie die
Unterscheidungsfahigkeit des Gehors unmittelbar in Anspruch nimmt. Die
Grammatiker vermochten zwischen dem Urteil des Gehors und dem Verstan-
desurteil nicht zu unterscheiden. Damit leisteten sie einer falschen Poetik Vor-
schub, in der sich Selbst- und Fremdurteil bis zur Unkenntlichkeit vermischen.
Der Grund ihres Fehlgriffs liegt, kulturgeschichtlich gesprochen, in einem Fort-
schritt — in der gewachsenen Féhigkeit zur Verallgemeinerung und der dadurch
angeregten, gleichwohl (bereilten Tendenz zu abgeleiteten Urteilen, deren
Autoritat nicht auf Horerfahrung, sondern auf logischen Operationen beruht.
Sie lassen jene prosodisch-metrischen Systeme entstehen, die sich mit der
Poesie nicht mehr durch das HoOren, sondern durch das Horensagen verbunden
wissen.

Wie es die griechischen und die rémischen Dichter, und nun so
lange nach ihnen die deutschen in Absicht auf die Verskunst ge-
macht haben, liegt in ihren Werken sehr deutlich vor Augen: allein
die Theoristen alte und neue haben vieles von dem, was doch so
offenbar darliegt, gar nicht, verschiednes halb, und Gber das noch
allerlei gesehen, was nicht da ist. Und so haben sie denn, aus dem
wenigen Wahren, so manchem Halben, und dem und jenem nicht
Vorhandnen Lehrgebdude zusammen gesetzt.9

sche, gerade im technisch-metrischen Bereich Entwurfcharakter besitzt. Die Doppelbewe-
gung des Aushorchens des eigenen wie des fremden Verses findet Ausdrucksformen, die nur
im Bereich poetischer Erfindung greifbar sind. Strenggenommen gibt es keine metrischen
Gesetze des Deutschen, ebensowenig wie irgendeiner anderen Sprache, sondern nur Mog-
lichkeiten der Poesie im Deutschen. Das Nachbilden tradierter Formen in einem anderen
Idiom reichert zwar nicht das Idiom, wohl aber dessen poetischen Ausdrucksreichtum an.

19 G 114. ,lch rede hier zwar vornehmlich von den Scholiasten, und von denen,
welche mit ihnen genannt zu werden verdienen; aber ich nehme doch auch Ciceron,
(Numerus und SilbenmaR haben viel Gemeinschaftliches) Dionysen, Quintilianen, Aristiden,
und Longinen nicht vollig aus.* ebd.



182 Klopstock: Poetik der reinen Bewegung

Die Doktrin, hei3t das, etwas verklausuliert, ist ein Irrweg. Klopstock ist
bestrebt, die Schroffheit dieses Gedankens dadurch zu mindern, dal er ihn mehr
oder minder auf die Prosodie beschrankt. Doch das gilt nur innerhalb der
Theorie. In den freirhythmischen Versuchen zieht er die féllige Konsequenz fir
die Versform. Der Zusammenhang ist eklatant. Erst der durch die Opitz-Reform
einst vertagte Versuch, die antiken Metren in der eigenen Sprache nachzu-
bilden, Offnet den Blick fir die Blind- bzw. Taubheit der sie tradierenden
Kunstlehre. Die Einsicht hinter dem Gedanken lautet: Die wahrgenommene
Maoglichkeit, es den alten Dichtern in einem anderen Sprachmaterial gleichzu-
tun, bringt die Unmdglichkeit an den Tag, es zugleich der Doktrin recht zu
machen. Bleibt das Vorbild der alten Dichter unangetastet, so gibt es keine
andere Wahl als die Entkraftung der Theorie, die sich der dichterischen Werke
als Exempel bedient, an denen sie die Gultigkeit ihrer Regeln demonstriert. Die
fatale Horigkeit der neueren ,Theoristen* gegentber der iberkommenen Vers-
doktrin heftet sich nicht umsonst an zwei untergegangene Sprachen, deren
phonetische Gestalt allein vom Hdérensagen bekannt und weithin unerschlossen
ist.20 Die unumschrénkte Herrschaft der Doktrin ist der Preis, den die zeit-
gendssische Kritik und eine ihr ergebene Dichtung zahlen, in denen die wirkli-
chen, im Rekurs auf die eigene Sprache zu gewinnenden Horerfahrungen nach
MaRgabe von Theorien zensiert werden, deren Uberpriifung schwerfallt und
bisweilen ergebnislos bleibt:

Ich hatte einen Freund, der die Alten wirklich kannte, und nicht
bloR nach Art derer Reisenden, die nur in Beschreibungen herum
gewandert sind, von ihnen schwatzte, und der zugleich duf3erst
sorgfaltig war, den Rechten der Deklamation nichts zu vergeben.
Ich lieR ihn mir aus Homeren vorlesen. Wenn er auf Stellen wie die
angefihrten stieB, und das geschah sehr oft, so wulite er seinem
Leibe keinen Rat, wie er sich durcharbeiten sollte. Endlich muft’
er sein Schiffchen treiben lassen. Ich war indes, in der Vorstellung,
am vaterlandischen Ufer, und sah seinem Schicksale mit der Teil-
nehmung der bekannten Verse zu:

Suave mari magno turbantibus aequora ventis,

E terra magn’ alterius spectare laborem,

Non quia vexari quemqu’est jucunda voluptas,

20 Wobei dem Griechischen die hypothetische Rolle der Sprache zufallt, welche die
grolere poetische Kraft mit grof3erer Regelferne verbindet. G 105 u.a.



Klopstock: Poetik der reinen Bewegung 183
Sed, quibus ipse malis careas, quia cernere suav’ est.2

Die Depotenzierung der metrischen Doktrin bedient sich eines Kunstgriffs,
der im Grunde auch schon die ganze zu legitimierende Sprachkunst enthalt. Er
besteht darin, der als T&uschung durchschauten doktrinaren Sprachform der
alten Dichtung die gehdrte Sprachform der eigenen entgegenzusetzen und mit
gespielter Naivitat die Vorziige letzterer unter der problematischen VVorgabe zu
summieren, es handle sich um eine Differenz, die in den Sprachen selbst, im
Material liege, mit dem der Dichter umzugehen hat. Das ,Mechanische‘ der
antiken Silbenzeit, von dem sich die ,begriffméliige‘ Silbenzeit des Deutschen
so vorteilhaft abhebt,2 entspricht, 1aRt man die reale Differenz der Idiome ein-
mal beiseite, ganz und gar der Fiktion einer durch die Doktrin erschlossenen
Sprachform. Diese Fiktion ist es, die Klopstock briisk zurtickweist und als die
grolRe Selbsttduschung moderner ,Scholiasten® denunziert, wenn er den
,Sllbenzwang* — die Tonbeugung — als die Freiheit, die sich die Poesie gegen-
Uber der prosaischen Sprachform herausnimmt, in das Zentrum der antiken
Verslehre setzt.22 Die ,begriffméliige‘ Silbenzeit der deutschen Sprache -
Klopstocks zentrale ,Entdeckung‘ — ist das eine, die Uberlegenheit, die der
deutsche Vers aus ihr gegenliber dem ,mechanischen‘ Vers der Antike zieht,2
das andere. Silbenzwang und mechanisches Metrum gehdren zusammen. Nicht
etwa, weil es ganzlich unmdglich wére, das mechanische Metrum ohne Ton-
beugung zu bedienen, sondern weil beide die Versbedeutung unterschlagen,

21 G 92f. Das ist kein Argument gegen Homer, sondern gegen die alten ,Theoristen®,
wie der Zusammenhang zeigt: ,,Die Griechen selbst witterten etwas von der Sache. Einer
ihrer Theoristen sagt: ,Man komme, so oft man kann, zu den Benennungen zurlck, die durch
kurze Silben umgeendet werden. Denn viele lange dieser Art sind dem Ohre zuwider.” Er
trifft freilich den rechten Punkt nicht, indem er das Urteil des Verstandes dem Ohre zu-
schreibt, aber daran liegt nichts; genung er fihlt, daB hier etwas nicht so recht in der Ord-
nung sei.” G 91. (Es geht um die Verteilung der Langen und Kiirzen im griechischen Vers)
Entscheidend ist die Wendung: ,indem er das Urteil des Verstandes dem Ohre zuschreibt®.
Die Theorie kann irren, nicht die lebendige Sprache.

22 (G72,80u.a.

23 Man stelle sich einmal vor, in welchen Stromen des Beifalls wir uns tber die be-
griffmaBige Silbenzeit ergiellen wirden, wenn sie der Alten ihre ware; und mit welcher
Geringschatzung wir die mechanische, wenn sie die unsrige ware, beekeln wirden!* G 81.
Vgl. G 110 u.a.

24 G 90f, 125 u.a.



184 Klopstock: Poetik der reinen Bewegung

ohne welche die wirkliche Kunst des Horens hinter der blof3en Zeitmessung
verschwindet.

Die Silbenzeit der Alten wurde blof8 durch das Ohr bestimmt; sie
war mechanisch.2s

Es gehort zu Klopstocks Schreibart, daR die volle Bedeutung dieses Motivs
innerhalb einer Digression zutagetritt, in Gestalt eines Nebengedankens, der,
wiederum in polemischer Absicht, fiir das Deutsche eine Uberganglichkeit des
Tons reklamiert, die er dem Griechischen abspricht:

Noch ein Wort vom Sprachtone. Er hat an sich selbst eine gewisse
Annehmlichkeit. Denn er besteht in einer kleinen angenehmen Mo-
dulation, die der leidenschaftliche Ton, auf seine Art, ausdehnt
oder verstarkt. Wenn eine Lange, die den Sprachton nicht hat, mit
Leidenschaft soll ausgesprochen werden; so muf} der Redende
einen Sprung tun. Hierdurch entsteht zu viel Abstechendes zwi-
schen der ruhigen und leidenschaftlichen Deklamation, der ge-
wohnliche Fall bei den Griechen. Unsere Langen haben den
Sprachton allezeit. Wir gehen daher immer nur tber .26

Man muf3 die Passage mehrmals lesen, um die Zumutung an die klassische
Versdoktrin zu vernehmen, die in der unscheinbaren Wortfolge ,ausdehnt oder
verstarkt* angelegt ist. Dies schon deshalb, weil die in ihr zundchst erinnerte
grammatische Regel, dal? Silbendehnung und Verstarkung des Tons im Deut-
schen ein Effekt sind, zum ehernen Bestand Klopstockscher Prosodie gehort.
Erst die Verwandlung der ,kleinen Modulation® und der tiberganglichen L&ngen
In einen Vorzug des deutschen Verses ist geeignet, die klassische Doktrin, die
auf der Zurichtung der Sprache beruht, zu unterwandern. Nicht der — miver-
standliche — Unterschied des quantitierenden und des akzentuierenden Verses,

25 G 80. ,,Die unsrige griindet sich auf die Begriffe; (Empfindung und Leidenschaft
werden hier nicht ausgeschlossen) Mechanisches, das aber von andrer Art ist, nimmt sie nur
bei Bestimmung der Zweizeitigkeit zu Huilfe, wohlverstanden, daR sie dies nicht eher tut, als
bis durch die Begriffe nichts mehr entschieden werden kann.” ebd. Das Ohr weigert sich,
Bedeutung und Ausdruck zu trennen, es findet in dieser Weigerung ebendie Poesie, die der
metrischen Scheidekunst entgeht, sofern sie mechanisch operiert.

26 G 86.



Klopstock: Poetik der reinen Bewegung 185

sondern die kaum verhillte Ablehnung einer Kunstlehre der distinkten, sprich,
intelligiblen GroRen zugunsten einer der instinktiv-kontinuierlichen Abschat-
tung des ,Materials* bildet den Kern der Argumentation.2” Deshalb sind die
wirklichen oder scheinbaren RegelverstoRe Homers keinesfalls Schwéchen,
sondern Stérken seiner Poesie.2s Sie sind Anzeigen jenes Sprachverhalts, von
dem sich in den Systemen der Metriker allenfalls hier und da eine Ahnung
erhalten hat.2 Die antike Rechtfertigung des Silbenzwangs als einer Besonder-
heit des Gesangs — Klopstock zitiert Dionysios:

Im Sprechen wird die Silbenzeit nicht gewaltsam umgekehrt, son-
dern man behalt die langen und kurzen Silben, wie sie sind; allein
Im Gesange wirft man sie, durch Vermehrung und Vermindrung,
gleichsam herum, so daR oft das Gegenteil von dem, was sein
sollte, herauskdmmitso

— betrifft keine metrische Regel wie andere auch, sondern nicht weniger als die
Lizenz, die es dem aus antiken Quellen schopfenden Humanismus ermdglicht
hatte, die Dichtkunst der mathematisch-metaphysischen Proportionslehre zu
subsumieren, nach der die Proportion (ber die Materie herrscht und nicht die

27 Klopstock ist sich bewuft, dall die Differenzierungen, die er am Sprachmaterial
vornimmt, nicht in die klassische Verslehre gehoren: ,,Meint man bei dieser Gelegenheit,
man habe mir Beschaftigung mit Kleinigkeiten zu verzeihen, so glaube ich meinerseits viel
bessern Anlall zum Verzeihen zu haben. Denn man weil also noch nicht einmal, dal? alles,
was Sprache ist, aus einem Gewebe von feinen Bestimmungen bestehe; oder, wenn dies
auch nicht wdre, man sieht nicht ein, was aus den Kleinigkeiten denn doch gleichwohl
folgen mochte®. G 107.

28 Klopstock zufolge finden sich bei Homer zwei Arten von Regelverstofien: die eine
rettet das Sprachgefiihl gegen die Regel (G 69), die andere setzt die Prosodie aulRer Kraft,
indem sie sich der Lizenz des Silbenzwangs oder der Tonbeugung bedient (,,Im letzten
Gesang der llias sind mehr als sechzig Kirzendehnungen; und (beinah die Hélfte weniger
Schwierigkeiten bei Bildung des Verses) uber zweihundert und dreiig Kirzungen der
Lange.” G 107. Im ersten Fall ist er der — wiewohl mit Vorsicht — berufene Gewéahrsmann
(,,Nur in Nebensachen wie diese ist, glaub’ ich mich auf Homeren berufen zu durfen®.
G 69). Im zweiten Fall zeigt sein Beispiel die Grenzen des griechischen Verses und damit
seine Inferioritat. G 107.

29 G9l.

30 G 110. Klopstock zitiert sinngleich Longin: ,,Der Rhythmus reif3t die Quantitat mit
sich fort, wie er will.* G 109.



186 Klopstock: Poetik der reinen Bewegung

Materie Gber die Proportion. Die barbarischen Avantagen, mit Goethe zu reden,
des deutschen Verses, jene ,kleine leichte Kenntnis* (Klopstock),s: die sich so
vorteilhaft von der klassischen Regelvielfalt abhebt,s2 entsprechen den Forde-
rungen des unverbildeten Gehdrs, das auch im Vers Sprache und nichts als
diese zu horen winscht, und dem es gleichgiltig bleibt, ob es sich dabei um die
griechische oder die deutsche handelt.ss

Zu sagen, daR man nicht verlangen konne, irgendeines Silbenma-
Res wegen, die Quantitat einer Sprache, wenn dies auch moglich
waére, zu verandern, gehort freilich zu dem zweimal zwei ist vier
der Grammatik [...]%

Was Klopstock Silbenzwang nennt (ohne, wie er sagt, ein Blatt vor den Mund
zu nehmen), ist die Kunst selbst, als Zwang gedeutet, und dies aus dem selben
Grund, der ihn veranlalt, das Verstandige der antiken Metrik als ihren me-
chanischen Charakter zu denunzieren, der am Ende auf eitel Unverstand hinaus-
lauft:

Und sollte eine Silbenzeit, die sich auf das Mechanische griindet,
und eben dadurch solche Widerspriiche notwendig macht, nicht in
ihrer ersten Anlage ein wenig verwahrloset sein?3s

31 G 101,104.

32 Die Griechen bedirfen uberhaupt zu Beobachtung ihres Numerus vieler Regeln,
und wir beinah keiner. Denn der unsrige, er ist aber, wie ich vorher anmerkte, dem griechi-
schen bis auf den einen Punkt der Vielheit ahnlich, liegt groftenteils schon in der prosodi-
schen Bildung, und in der festgesetzten Folge der Worter.* G 77.

33 Die beiden Pole des gerechten Publikumsurteils sind die ,unverdorbne nattrliche
Empfindung‘ einerseits und das ,durch die Zeit reifgewordne Urteil des Publici‘ anderer-
seits: G 190. — ,,Sie* — die hinreichend aufgeklarten Leser — ,,halten nur das durch die Zeit
reifgewordne Urteil des Publici, und nicht den Kritikus, fir unfehlbar.* G 189.

34 G 103. Das geht gegen die Versuche eines Gelner und Uz im deutschen Hexame-
ter, aber es ist auch ein Verdikt gegen die Tonbeugung und die sogenannte Zweizeitigkeit im
Griechischen: ,,Man lernte ihre jedesmalige Geltung nur aus dem Verse kennen. [...] Je
mehr Zweizeitigkeit eine Sprache hat, desto unvollkommener ist sie von dieser Seite, und
dies besonders alsdann, wenn das Zweizeitige durch nichts anders als den Vers bestimmbar
ist. Denn diese Bestimmung ist keine wahre. Man spricht da nur lang oder kurz aus, weil es
so sein soll, und nicht, weil es so sein muR.* G 80f. Die Sprache bestimmt, was sein mul3.

B G 90.



Klopstock: Poetik der reinen Bewegung 187

Der Ausdruck ist wortlich zu nehmen. Die Verwahrlosung der Silbenzeit durch
.theoretische Horsagerei*ss trifft die poetische Sprache an einem empfindlichen
Punkt. Die Willkir des seine Zustandigkeit verkennenden Verstandes entwen-
det ihr ein Stlck der Wahrheit, die der aufgeklarte Dichter von ihr fordert.

Wie also ist metrische Proportion im Vers angesichts einer dichterischen
Praxis zu denken, die, folgt man dem Selbstverstdndnis des Dichters, der er-
kannten Verwahrlosung erfolgreich Paroli bietet? Schlief3lich geht es der Kritik
nicht um den Abschied von den antiken Metren und den in ihnen bereitliegen-
den, kinftiger Entdeckungen harrenden Proportionen zugunsten gehobener
Prosa. Es geht um den Prozel} der Entdeckung selbst, um das, was als metrische
Erfindung einen festen Platz im Dichtungsverstandnis des Autors besitzt.s” Die
Antwort Klopstocks ist so verbliffend, daR man in ihr kaum mehr zu erblicken
vermochte als die etwas verbrdmte Entscheidung zugunsten des akzen-
tuierenden Verses, also die deutsche Lésung — gleichsam den Sonderweg der
Poetik, an dessen Ende ein gedankliches Nichts steht, der Hauch des Naturlauts.
Der poetische Gedanke, so lautet die Antwort, bringt die metrische Proportion
mit hervor.

Nicht der erdachte, formal erkliigelte, sondern der denkende, den einmal
gefaliten Gedanken entwickelnde und in seine Verastelungen hinein verfol-
gende Vers laRt die Bedeutungsgeflige entstehen, anhand derer die
JoegriffmaRige* Silbenzeit ihre metrischen Qualitaten entfaltet. Nach wie vor
hélt Klopstock an der Silbenzeit als der Grundlage aller Verskunst fest. Aber
die Beobachtung, dall sie in Abhangigkeit von der Wortbedeutung, von der
Wortumgebung und dem Kontext changiert, 143t nur eine das Ohr und den
Geist befriedigende Losung zu: Die Aufgabe fester (,mechanischer‘) zugunsten
positionaler Silbenzeiten findet im Gedanken, der den Wortern und damit
den Silben als den metrischen Bausteinen die Positionen zuweist, das Gleich-
mal} oder den harmonischen Gang, der in der Versproportion horbaren Aus-
druck findet. Das meint die Lehre vom ,Mitausdruck‘, den MaR und Klang im

36 Das neue Silbenmal} hat viel Widerspruch und viel Beifall gefunden; und diesen
zwar, wie ich teils aus eigner Erfahrung wei3, am gewohnlichsten bei volligen Laien, die
unverwahrlost von theoretischer Horsagerei sich dem Eindrucke UberlieRen: und auf der
andern Seite bei tiefen Kennern der Verskunst, die mit dem Alten, bis zu seiner Berichti-
gung, bekannt, das Neue bald durchschauten.” G 60.

37 Hans Heinrich Hellmuth, Metrische Erfindung und metrische Theorie bel
Klopstock, Miinchen 1973, S. 16.



188 Klopstock: Poetik der reinen Bewegung

Gedicht tragen, wobei der Ton, also das VersmaB, an erster Stelle steht.ss Das
Versmal} begleitet den Ausdruck des Gedankens, doch so, dal} es die Entschei-
dung tber Wert oder Unwert des Gedankens dem ,Ohr* (iberantwortet.s

Nicht ein beliebiger Gedanke, heil3t das, sondern das Denken selbst, der
gedachte, in der Bewegung des Denkens ergriffene Gedanke formt das Gedicht.
Allerdings — und diese Abweichung schlielt sowohl einen Erkenntnisfortschritt
als auch einen Gegensatz ein — , allerdings macht Klopstock nicht diese Bewe-
gung, den logischen Gang des Gedankens, nach dem Vorbild des Prosahymnus
a la Shaftesbury unmittelbar verantwortlich fur die rhythmische Faktur des
Gedichts. Er denkt vielmehr an die durch sie angeregte affektive Bewegung, die
sich der Stimmfiihrung mitteilt und unwillkirlich Syntax und Wortwahl beugt —
das Aufrauschen der vom Gedanken wie die Saiten der Laute in Schwingung
versetzten Emotionen.

Das wenige, was die Bewegung von den Vorstellungen der reinen
Einbildungskraft, oder derjenigen, die ganz unvermischt mit Emp-
findung und Leidenschaft ist, etwan ausdriicken mochte, darf ich,
seines geringen Umfangs wegen, unberiihrt lassen.

Um richtig von der Bewegung zu urteilen, muf man sich die
Wirkung vorstellen, die sie dann hat, wenn man, nicht kalt von
theoretischer Untersuchung, sondern hingerissen von dem Ge-
dichte, sich ihren Eindriicken tberlaft.4o

Das hat unbestreitbar die Logik der Technik auf seiner Seite, wenn wirklich die
Spanne zwischen dem ruhigen Sprachton und dem ,leidenschaftlichen® Ton den
Zeitwert ausmilit, die Lange, die das Ohr vernimmt, nach der Maxime:

Unserm Ohre ist bei Horung der L&nge nicht so wohl daran gele-
gen, wie viel Zeit der Redende, sondern wie er seine Zeit zu-
bringe.4

38 Alles, was die Sprache sagen kann, sagt sie, durch den Wortsinn, insofern namlich
die Worter, als zu Zeichen gewéhlte TOne, einen gewissen Inhalt haben, ohne noch dabei auf
den Klang, und die Bewegung dieser Téne zu sehen; durch den Zeitausdruck, insofern die
Bewegung, und durch den Tonausdruck, insofern der Wohlklang ausdriicken hilft.* G 37f.

39 Vgl. Hellmuth, a.a.0., S. 212ff.

0 G127.

4 G 82



Klopstock: Poetik der reinen Bewegung 189

Doch natirlich ist der technische Aspekt nur Ausdruck eines tibergreifenden
Sachverhalts.«2 Ohne ihn wére die Verslehre Klopstocks kaum mehr als ein
interessanter Versuch. Den Schlissel dazu, falls er notig wére, liefert ein Satz
aus der kurzen Schrift ,,VVon der Darstellung®, der, vorsatzlos und deshalb umso
schlagender, die psychologische Basis des Klopstockschen Verses benennt.
»Man ist nicht immer kalt, wenn man es zu sein scheint” hei3t es dort (eine
Bemerkung, die unmittelbar der Klimatologie der ,,Moralists* entsprungen sein
konnte), und dann:

Wir glihen von dem Vorsatze, wahr von der Sache zu sprechen.4

Der ,glihende Vorsatz® ist die Seele des Gedichts oder die treibende Kraft der
Poesie. Sie entladt sich im Wahrsprechen, im Enthillen der Sache, so wie der
Sprechende sie, wie der Ausdruck lautet, ,sieht‘, vorausgesetzt, der Gedanke,
nichts weiter als die eigene Meinung zu sagen, kommt den Sprechenden dabei
nicht an. Die Skepsis Klopstocks oder Gewitztheit des Psychologen liegt darin,
dal er den Enthusiasmus nicht in das Aussprechen dessen, was ist, oder die
Selbstfeier der Vernunft legt, sondern in den ,Vorsatz‘, der den Sprechenden
befllgelt.+ Das ,kalt* Gedachte, heif3t das, ist ohne Bezug auf das Interesse
gedacht, das die Person an der Enthtllung der Wahrheit — gleichgultig, ob flr
sich oder fir andere — nimmt. Ob der Gedanke richtig oder falsch ist, spielt
dabei keine Rolle. Er bleibt im besten Fall Meinung, ein Gedanke, den das
Subjekt erschopft, indem es ihn denkt. Die dichterische Erregung ist dagegen

42 Es ist, an der Oberflache, in bezug auf das ,deutsche® Ohr gesprochen. Der Grund
liegt jedoch, wie nicht anders zu erwarten, in der Struktur der Zeitwahrnehmung selbst:
»Wenn uns jetzt eine Stunde langsam, und eine andre schnell voriibergeht. Es kommt dann
gar nicht darauf an, was eine Stunde nach der Uhr, sondern was sie nach unsrer Vorstellung
ist.“ G 133.

4 G 167.

44 Klopstock ist hier mit Mendelssohn einer Meinung, der neben den obligaten ,Spriin-
gen® und ,Digressionen‘ der Odendichtung die ,,odenmé&fRigen Schlul3falle” damit erklart,
»,dald der Dichter allhier nicht zu denken aufgehdrt, sondern durch die allzu groRBe Gewalt
des Affects plotzlich zum Schweigen gebracht worden sey.* Moses Mendelssohn, Gedanken
vom Ausdrucke der Leidenschaften (ca. 1762/63), in: ders., Asthetische Schriften in
Auswabhl, hrsg. v. Otto F. Best, Darmstadt 1974, S. 203. Mendelssohn fahrt fort: ,,Vielleicht
laRt sich hier der Begriff des Unendlichen durch die Kunst anbringen, deren Verfasser der
englischen Schrift ,Essay on sublime* gedenkt.” ebd. (Gemeint ist Edmund Burke.)



190 Klopstock: Poetik der reinen Bewegung

ein Akt der Vorwegnahme, in dem sich das Gemut das noch unenthillte, nur in
Konturen sich abzeichnende Ganze erfiihlt, um dessenwillen es spricht. Die
drdngende, den Horer stets in Erwartung des Kommenden haltende, und zu-
gleich stauende, die Erwartung, damit das Kommende auch das Kommende
bleibe, unterhaltende Form des Klopstockverses ist die Form, die dieser Erre-
gung technischen Ausdruck verleiht und damit das Glicksinteresse (kein Inter-
esse, mit dem nicht die Vorstellung von Glick einherginge) zu befriedigen
strebt, das die Psyche am Kommenden nimmt. Das Erdachte ist wahr als
Erflhltes, weil das aufgerihrte Gefiinhl die noch unbestimmte Relation, die der
Gedanke zum Ganzen unterhalt, in eine hier und jetzt entschiedene Uberfihrt.
Das Urteil des Gehors, das jeden MiRton erkennt und spontan verwirft, ist kei-
neswegs eher am Ziel als der Verstand. Es kennt kein Ziel auer dem Glick,
das sich im Horen erfillt. Eine noch unfertige Sprache wie die deutsche, mit
jenem Schul Barbarei, der das vollendete Tonsystem der klassischen Sprachen
als gehorwidrig abweist, ohne ein eigenes an seine Stelle zu setzen, ist das
geeignete Instrument eines Dichtens, das sein Ziel nicht kennen darf, um es zu
erreichen. Mehr als viele Worte verrdt die Wahl des Wortes tber die Motive
dieser Verskunst, an dem Klopstock die bedeutende Silbenzeit des Deutschen
mit Vorliebe demonstriert:

Denn dem deutschen Hexameter paldt die Kirze von Silben, wie
geist in Schutzgeist, viel Ofter, als ihre Lange. Wer das noch erst zu
lernen hat, der kennt unsre Sprache nicht.4s

Das lichtvolle Dunkel einer Sprache, deren Eigenart in den Entwirfen der
Poesie zum Gegenstand einer durch keinerlei Regel zu iberholenden Erfahrung
wird, schafft den idealen Raum, in dem sich die Kunst des Genies oder des sich
selbst verhillten Wissens entfaltet.

4% G 107.



Klopstock: Poetik der reinen Bewegung 191

3. Die Denkform der héheren Poesie

Forscht man nach dem gedanklichen Nukleus, der in den verschiedenen Mate-
rialgangen des Klopstockschen Theoretisierens wiederkehrt und ihm zu der
Konsistenz verhilft, die ihm gemeinhin eher gefiihlsmaRig zugebilligt wird, so
stof3t man unter dem Datum des 29. Januars 1756 im ,,Arbeitstagebuch* auf die
Paralegomena VI und VI1.4 Paralegomenon VI enthélt eine vermdgenspsycho-
logische Skizze, deren psychologische Brisanz durch die dichtungstheoretische
Nutzanwendung, wie sie Paralegomenon VII zieht, nicht so sehr gesteigert als
vielmehr erst sichtbar gemacht wird.

Wenn man sich die Seele in einem Zustande der Gleichgultigkeit
vorstellt, so daB ihre Kréfte auf keinen besondern Gegenstand ge-
richtet waren; so entdecken wir, dal} sie in diesem Zustande doch
sich ihres Daseyns bewust sey. Das erste also was wir von der
Seele uns vorstellen ist das
Bewustseyn.

So bald wir sie uns ausser diesem Zustande der Gleichgultigkeit
vorstellen, (und sie ist allezeit ausser diesem Zustande (denn die
erste Vorstellung war nur eine Abstraktion) <)> so denken wir von
ihr das sie lebt. So bald wir diesen Begriff haben, mtssen wir not-
wendig, auf die Art ihres Lebens, kommen<.> Und diese ist: dal
sie 1) denkt, 2) einen Trieb zu handeln hat, und 3) empfindet. Sie
ist ein Baum der eine Hauptwurzel, und zwo nebenwurzeln hat.
Der Trieb zu handeln, ist die erste, das Denken und das empfinden
die beyden lezten.+

Es folgt das Schema der drei dichotomisch untergliederten Vermdgen oder
Kréafte. Der ,Trieb zu handeln‘ — ,,So bald sich objeckte zeigen* — zerféllt in
Regungen des ,Wollens* (,Neigung*, ,Wunsch*, ,Verlangen*, ,Entschlielfung®,
,Liebe*) bzw. ,Nichtwollens* (,Abneigung‘, ,Vermeidung‘, ,Halk*), die an zweite
Stelle gesetzte ,Kraft zu empfinden® in solche des ,Vergnigens bzw.

46 A 37-42 sowie 119-123 (Lesefassung). Der Kommentar S. 298-302 verweist auf die
Né&he zur Psychologie Christian Wolffs.
47 S, 119.



192 Klopstock: Poetik der reinen Bewegung

,Mildvergnlgens®, die ,Kraft zu denken* schlieRlich in den Verstand, die Einbil-
dungs- oder Vorstellungskraft und das Gedachtnis. Der Text fahrt fort:

Der Trieb zu handeln, ist die schnellste und stérkste unter den drey
angefiihrten Hauptkréften der Seele. Die beyden lezten wirken nur,
wenn sich ihnen Objeckte zeigen. Sie wurden vielleicht oft ohne
Objeckte, und also ohne Wirksamkeit seyn, wenn nicht die bestan-
dige Thétigkeit der ersten, sie unaufhorlich in Bewegung brachte,
und durch das miterregte Gedéchtnil3 sie auf vergangne Objeckte
zurkfihrte. Beyde wirken, indem ihre Krafte izt beschaftigt sind,
wieder an ihrer Seite auf den Willen. Die Empfindungen thun es
starker, als die Gedanken.

Der Wille (wenn ich diese unvollstandige Vergleichung brau-
chen darf) ist eine Flamme auf einer wachsern Tafel, auf die ihr,
weil sie durch die Flamme weich erhalten wird, nach eurem Belie-
ben Eindriicke von allerhand Arten machen kénnt.48

Die — sehr Klopstocksche — Aufforderung, man mdge sich die Seele im
,Zustand der Gleichgultigkeit* oder der Ungerichtetheit vorstellen, um zu ent-
decken, dal} sie selbst in diesem Fall ,sich ihres Daseyns bewust‘ sei, und dann
zuzugeben, dal} diese Vorstellung eine ,Abstraktion sei, dall es also dieses
blole BewuBtsein des eigenen Daseins nicht geben konne — diese doppelte
Aufforderung ersetzt das cartesianische cogito ergo sum durch ein ebenso para-
doxes wie unhintergehbares Ich lebe. Seine Pointe besteht darin, dal} dem ergo
oder dem Denkakt in ihm kein Raum gegeben wird. Ein Bewul3tsein ohne
gegenstandliche Bezlige, so der Gedanke, bleibt ein Unding, eine ,abstrakte*
Vorstellung, in der mit jenem ,Leben‘ genannten Beziehungsgeflecht gerade
das entfallt, was das BewuRtsein seiner selbst in der Vorstellung konkret wer-
den laRt. Wohlgemerkt in der Vorstellung oder einem auf Gegenstéandlichkeit
gestellten seelischen Ambiente, in dem das Aufgeschlagensein der Sinne (ihre
fortwahrende Bereitschaft, ,Eindriicke von allerhand Arten® aufzunehmen) das
,Dasein‘ ohne weiteres als In-der-Welt-Sein interpretiert.+

48 S, 123.

49 Das BewuBtsein des Ich lebe interpretiert den ,abstrakten® Rekurs aufs Selbst nicht
etwa als ganz unmdglich oder als in sich widerspriichlich — als letzteres erfahrt es sich
selbst — , sondern als unfruchtbar oder als lebensfeindlich, als einen Akt der Selbstabtotung
durch Vivisektion, wie noch das parabolische Ende von Goethes Harfner bezeugt, den die



Klopstock: Poetik der reinen Bewegung 193

Mit dieser Wendung gegen das ,abstrakte* Denken ist der Raum abgegrenzt,
in dem sich die Reflexion bewegt, und in dem sie dem Willen oder dem ,Trieb
zu handeln® seine besondere Rolle zuweist. Der Wille flhrt den beiden anderen
,Hauptkraften® der Seele, Empfindung und Denken, die Objekte zu, an denen
sich beide (und damit Bewultsein) entziinden. Das heil3t: Er erzeugt die Welt,
in der sich Empfindung und Denken entfalten. Oder: Empfindung und Denken
fassen die blinde ,Thatigkeit* des Willens (blind deshalb, weil sie dem gegen-
stdndlichen Denken und Empfinden vorauseilt) als In-der-Welt-Sein oder als
Leben — eine Interpretation, die der Wille von ihnen im Gegenzug Ubernimmt,
indem er sich spezifiziert. So jedenfalls 1aBt sich der Zusatz ,So bald sich
objeckte zeigen* verstehen, dem ein (spater gestrichenes) ,, Trieb immer zu den-
ken“ vorausgeht. Der ,Trieb zu handeln*, bedeutet das, spezifiziert sich als Wol-
len bzw. Nichtwollen nach den ,Graden des Willens® in dem Objektbezug, den
er als blinde ,Thatigkeit* zundchst herbeifiinrt.so Dall Objekte ,sich zeigen’,
gerade dies setzt Empfindung und Denken in Gang. Der reine Wille, so
Klopstock, bringt Empfindung und Denken ,unaufhdérlich in Bewegung®, um
sich selbst durch sie in Bewegung versetzen, zum Handeln bewegen zu lassen.

Das Bild des reinen Willens oder der Regsamkeit der Seele ist die Flamme.
Von ihr spricht Paralegomenon VII:

Poesie in Versen zu schreiben, hat, fir den Poeten unter andern
auch den Nuzen: Indem er sich bestrebt die Schwierigkeiten des
Sylbenmasses zu tberwinden, so entflamt diel? das Feuer, mit dem

Lekture der eigenen Lebensgeschichte in den Tod treibt: ,,Das Subjekt des Lesens fallt aus,
wenn es mit dem Subjekt des Gelesenen ineins féllt“. Jochen Horisch, Das doppelte Subjekt.
Die Kontroverse zwischen Hegel und Schelling im Lichte des Neostrukturalismus, in: M.
Frank, G. Raulet, W. van Reijen (Hrsg.), Die Frage nach dem Subjekt, Frankfurt/M. 1988,
S. 145. Der Grund liegt in der &sthetischen Beschrankung des Denkens: ,,Zu wissen, dieser
Blick sei ausschlieRlich der meiner Augen, ist das eine — ihn selbst erblicken oder sich auf
den Kopf sehen zu wollen, ist das struktural ausgeschlossene andere.“ ebd.
50 »Der Trieb zu handeln — [Trieb immer zu denken]
So bald sich objeckte zeigen

Wollen Nichtwollen* A 38.
Es folgt die Auflistung der ,,Grade des Willens*. Der Trieb zu handeln ist also ,immer*
spezfiziert ,zu denken®, sobald sich Objekte zeigen, unspezfiziert hingegen als der Grund,
aus dem die Objekte im Bewultsein hervortreten.



194 Klopstock: Poetik der reinen Bewegung

er arbeitet, besonders dadurch, dal? ihm mehr Ausdriicke einfallen;
denn viele die in poetischer Prosa gut gewesen seyn wirden, kann
er wegen des Sylbenmasses nicht brauchen. Unter diesen mehrern
Ausdricken die ihm auf diese Weise einfallen, sind auch o6fters
bessre, als er ohne diese zu Uberwindende Schwierigkeit gehabt
haben wiirde.5!

Die Wendung, dal’ der Dichter arbeitet, und zwar, wie es nachdrtcklich heif3t,
indem er ,sich bestrebt‘, Schwierigkeiten zu tGberwinden, die ihm die Verskunst
auferlegt, erhalt seine besondere Note durch den grammatikalischen Doppel-
sinn, der in der Schwebe laRt, ob mit dem durch die kinstliche Schwierigkeit
entfachten Feuer nur der Eifer des Arbeitenden oder sein Werkzeug gemeint sei.
Das Ende von Paralegomenon VI legt die zweite Deutung nahe. Die Flamme,
heil3t das, oder die Regsamkeit der Seele wird durch den Widerstand, den das
kiinstliche Medium bietet, mehr als gewohnlich provoziert. Dieses UbermaR an
Versatilitat erzeugt die verflgbare Fille, aus der sich der kalkulierende Sinn
den besseren Ausdruck wéhlt. Er ist zugleich der poetischere: poetisch ist der
Ausdruck, der ins Medium paldt, poetischer (und damit richtiger) der, den die
durch die Schwierigkeiten des Mediums erhéhte Tatigkeit der Seele inmitten
ungeahnter Moglichkeiten hervorzaubert.s2 Dies ist Klopstocks primare Vision
des Dichters: die Vision eines undeterminierten Willens, der sich Beschréankun-
gen nur zu dem einen Ziel unterwirft, sich an ihnen zu steigern.ss

51 A 124. Lorca schreibt, das Dichten gleiche einer Jagd im Dunkeln, bei der es darauf
ankomme, auszuharren, bis das richtige Wild erscheint. Gemeint ist in beiden Féllen dassel-
be: das richtige Wort entspringt der verschméhten Fille oder dem kiinstlich produzierten
Reichtum an Méglichkeiten.

52 Was die kritische Feile keineswegs ausschlief3t: ,,Auf die feurige Stunde der Ausar-
beitung muR besonders auch in Absicht auf den Ausdruck die kéltre der VerbelRrung fol-
gen.“ Vom Ausdruck, A 130 bzw. G 30.

53 Wenn man alle Stufen der Prosa hinaufgestiegen ist; so kémmt man an die unterste
der poetischen Sprache. Die hochste prosaische, und die letzte poetische scheinen sich
ineinander zu verlieren. Es ist dem Redner, wenn er in seinem stérksten Feuer ist, nicht
allein erlaubt; sondern er muf auch einige Schritte hoher steigen, als er gewohnlich soll.
Vom Ausdruck, A 126. Poesie ist ber sich selbst hinaus gesteigerte Prosa. Das &Rt es
sinnvoll erscheinen, Uber Sprachen zu reflektieren, deren Ausdrucksmdoglichkeiten von
vornherein durch ein gewisses dichterisches Feuer gepragt zu sein scheinen, wie die der
Bibel: ,,Wenn man die hebrdische Sprache, allein als eine morgenléndische ansehn wollte,
so wirde man leicht darauf verfallen kénnen, die Nachahmung derselben, wegen des zu



Klopstock: Poetik der reinen Bewegung 195

In allen dichtungstheoretischen Schriften Klopstocks findet man, mehr oder
minder ausdrticklich, mehr oder minder ausgeschrieben, das Motiv der Erzeu-
gung von Fille durch Reduktion:

Die Sprache hat also, flr den Poeten, weniger Worter: der erste
Unterschied der Poesie und Prosa.5

Weniger Worter, um ein Mehr an Gedanken auszudriicken:

Die Poesie soll tberhaupt, vielseitigere, schonre belRre und erhab-
nere Gedanken haben. Wir wollen sie ausdriicken. Wir mussen
Worter wéhlen, die sie ganz ausdriicken.ss

Was hier im Blick auf die Worter gesagt wird, das falst die Definition der
,hdhern Poesie“ in bezug auf die ,Hulfe der Sprache* insgesamt folgendermalien
zusammen:

Das Wesen der Poesie besteht darin, daB sie, durch die Hulfe der
Sprache, eine gewisse Anzahl von Gegenstanden, die wir kennen,
oder deren Dasein wir vermuten, von einer Seite zeigt, welcher die
vornehmsten Kréfte unsrer Seele in einem so hohen Grade

grossen Unterschieds der abendlandischen und Morgenlandischen Sprachen, schlechterdings
zu verwerfen. Allein man hort mit Recht auf, sie allein in diesem Gesichtspunkte anzusehn,
wenn man betrachtet, daR die Verfasser des alten Testaments [...] das Ubertriebne der mor-
genlandischen Sprachen, ohne ihrem Feuer und ihren gliiklichen Kuhnheiten etwas zu ver-
gebenc¢,> vermieden haben®. A 132. Entsprechend gibt es eine Affinitat poetischer ,Materien*
(also aus der Poesie bekannter Gegenstédnde) zu dem vom Dichter in der eigenen Brust zu
entfachenden Feuer: ,, WERTHING: Fir welche Materien wirden Sie diese Versart vorziiglich
bestimmen?

SELMER: Fir alle, die mit einem gewissen feurigen Ernste miissen ausgefiihrt werden.*
Neue Silbenmalie, G 55.

5 VVom Ausdruck, A 127 bzw. G 25.

55 A 127. ,,Welche sind aber diese edlen fir die Poesie vorzuglich brauchbaren Wor-
ter? Die keine niedrige oder lacherliche Nebenbegriffe haben. Wer soll Richter von dieser
Niedrigkeit und dem Lé&cherlichen der Nebenbegriffe seyn? Ich weis keinen andern, als den
Geschmak.* ebd. Was fiir den Ausdruck gilt, gilt fir den Mitausdruck allemal: ,,Ubrigens
geb’ ich gern zu, dal® der griechische [Numerus] den deutschen da Ubertreffe, wo die Viel-
heit mit strenger Genauigkeit vermindert worden®. G 77.



196 Klopstock: Poetik der reinen Bewegung

beschaftigt, dal} eine auf die andre wirkt, und dadurch die ganze
Seele in Bewegung setzt.ss

Die ,Hulfe der Sprache umfalt die Kunstmittel der Poesie. Das ist nicht un-
wesentlich, weil es zeigt, daR das Wesen der Poesie restlos in ihre Wirkung
gelegt wird. Die hochgespannte ,Thatigkeit* des Dichters, welche die eigene
Seele in jenes UbermaR an Bewegung versetzt, das die Fille des Ausdrucks
hervortreibt, erzeugt durch dessen ,Hilfe* indirekt im Gemdit des Horers eine
der eigenen analoge Bewegung — die Bewegung, in der sich die Poesie erfillt,
und die jener anderen darin gleichkommt, daR sie die ,ganze‘ Seele erfalit. Die
Voraussetzung daftr liegt in der vorgéngigen Selektion, die darin erscheint, dal}
eine gewisse Anzahl von Gegenstanden nur von einer bestimmten Seite gezeigt
wird. Die Poesie wahlt ihre Gegenstdnde (und Ansichten) nach Bedarf. Ent-
scheidend ist, dal} der ,Gesichtspunkt‘s” oder die perspektivische Flucht, in die
der ausgewahlte Gegenstand gestellt wird, die ,vornehmsten‘, also doch wohi
die Hauptkréfte der Seele bis zu einem solchen Grad erregt, ,dal} eine auf die
andre wirkt*, dall also Empfindungs- und Denkkraft so entschieden auf den
Willen zurickwirken, dal sie ihn dadurch zur ,Aktion‘ss bestimmen, die nun
nicht mehr mit jener unspezifizierten ,Thétigkeit* der Seele zu verwechseln ist,
sondern sich in den ,Graden des Wollens* wie Verlangen, Liebe oder Hal3 zu
erkennen gibt. Insofern bleibt der Dichter Meister der Wirkungen, die er her-
vorbringt, da der unspezifisch dichterische Wille die aufgertihrten Leidenschaf-
ten des Zuhdrers (der sich im Horen verausgabt) nach seinem Belieben lenkt.
Wobei, aufs Ganze gesehen, nur zéhlt, dal} es dem Dichter gelingt, den Zuhérer
zu ,entflammen‘se und dafiir zu sorgen, dal} sich ,,das Feuer in der Seele weiter
ausbreitet*.eo

Man konnte versucht sein, hier zwei gegenlaufige Typen der Reduktion
unzuldssig vermischt zu sehen: einmal die Einschrédnkung, etwa durch Wort-
wahl und Metrum, die die Schwierigkeiten des Dichtens kinstlich erhoht,

%  Gedanken Uber die Natur der Poesie (1759), G 180. ,,Wenn man mir einwirft, dal
dies eine Definition der héhern Poesie sei; so antworte ich, dal} die angenehme Poesie vieles
von diesem allen tun musse, wenn sie nicht den Namen einer versifizierten Prosa verdienen
will.“ ebd.

57 G 180f.

58 G 18l1.

5% G 168.

6 G172



Klopstock: Poetik der reinen Bewegung 197

indem sie den Dichter zwingt, nach Alternativen des Ausdrucks zu suchen,
sodann die Wahl des geeigneten Gegenstandes, die es ihm erleichtert, sein Ziel
zu erreichen. Man Uberséhe dabei, daB die ,Hulfe der Sprache*, das technische
Handikap, in Anspruch genommen wird, um die perspektivische Verengung
herbeizufiihren, auf der die Wirkung am Ende beruht. Der definitiv ausge-
schlossene Gegenstand ist der, der aus keiner Perspektive zur Poesie taugt.s:
Die perspektivische Zurichtung geschieht vermdge des Hindernisses, an dem
die ,Flamme* des sich abarbeitenden Willens emporlodert. Die Kunst, begriffen
als ein Sich-Abarbeiten an kinstlichen Hindernissen, wird dort, wo sie ihrem
Charakter gerecht wird, oder, im Fall der Dichtung, den Ton trifft, der sie ganz
enthalt, zur Kunst der Perspektive oder der Abschattung, in der Gegenstand und
Ton sich in Harmonie befinden.

Der Hauptton eines Gedichts besteht nicht allein in der Art und
dem Grade der Schonheiten, die einer gewissen Dichtart vorziig-
lich eigen sind;

— ihrer Gattungscharakteristik —

sondern es kdmmt auch sehr darauf an, dal3 die gewéhlten Objekte
von Seiten gezeigt werden, die mit dieser Art und diesem Grade
der Schonheiten harmonieren. Man nehme an, daf, in einem
Gedichte vom Landleben, eine schone Gegend beschrieben werde;
und dann, dai ein lyrischer Dichter, in einem Lobe der Gottheit,
sich mit einer &hnlichen Beschreibung beschéaftige: werden sie
nicht sehr verschieden sein miissen?62

Der Perspektivismus der Kunst, ihre Fahigkeit, Abschattungen des gegen-
standlichen Bewultseins seh- und horbar zu machen, in denen sich das ge-
mischte Alltagsbewul3tsein in Gberhohter Reinschrift wiederfindet, ist also, wie
sich zeigt, mitnichten die privilegierte Erfindung der den Vernunftglauben einer
untergegangenen Epoche ad acta legenden Moderne, sondern die Frucht einer

61 ,Ich sage: Eine gewisse Anzahl von Gegenstanden. Weil es einige gibt, die, fur die
Poesie, in jedem Gesichtspunkte betrachtet, unbrauchbar sind.” G 180f. Klopstock spitzt den
Gedanken noch zu: ,,Nicht wenige Objekte haben sogar nur einen Gesichtspunkt, in wel-
chem sie die Poesie zeigen darf.” G 181.

62 G 183.



198 Klopstock: Poetik der reinen Bewegung

Modifikation, die den Vernunftglauben selbst im reifen Stadium seiner Entfal-
tung betrifft. Innerhalb der enthusiastischen Poesie entspricht dem eine Akzent-
verschiebung, die das moralische Gedicht vor der Gefahr bewahrt, als leere
Wiederholung des einen sich immer wieder neu maskierenden Vernunftmythos
am Rande des rationalen Universums dahinzuvegetieren. Die Entscheidung, den
blinden Willen und nicht die Vernunft mit der puren welterzeugenden Aktivitat
zu identifizieren, die der Mythos zum Kampf der Ordnung gegen das Chaos
stilisiert, und so die Welt des einzelnen aus dem Nichts der Gleichgultigkeit,
dem sinnlichen Pflanzendaseine: auftauchen zu lassen, reprasentiert ein Stiick
genuiner Aufklarung. Sie 10st die Ineinssetzung der tberschwenglichen eigenen
mit der Weltvernunft, diese narrische Blindheit des VVernunftenthusiasten, in die
Blindheit des Triebs auf, die Welt als schon immer modifizierte in der —
sekundaren — Bewegung von Empfinden und Denken erstehen l&i3t. Der Trieb,
nicht das Denken, erschafft die gegenstandliche Welt, die sich in der
Umtriebigkeit des Denkens von AnlaR zu AnlalR anders ,zeigt‘. Dieses Sich-
zeigen der Objektwelt ist das untriigliche Indiz daftr, dal das Denken — wie die
Empfindung — stets einen Schritt zu spat kommt — oder zu schnell ist —, um an
der Weltvernunft, der unverzeichneten Ordnung der Dinge unvermittelt zu
partizipieren. Der Perspektivismus folgt unmittelbar aus der Annahme, dal’ der
Trieb dem Denken zwar nicht dessen Inhalte, wohl aber die Bewegung vor-
zeichnet, in der es sie produziert. Jede Vorstellungsfolge, die das Denken
produziert, enthélt als notwendiges Ingrediens das ,Wortlose*, die reine Be-
wegung, die es der Regsamkeit des Triebs verdankt. Sie abstrakt zu nennen
verbietet sich von selbst, denn sie ist es, die dem Bewultsein zum Leben ver-
hilft.

Uberhaupt wandelt das Wortlose in einem guten Gedicht umher,
wie in Homers Schlachten die nur von wenigen gesehnen Gotter. 6

63 ,Die tiefsten Geheimnisse der Poesie liegen in der Aktion, in welche sie unsre Seele
setzt. [...] Gemeine Dichter wollen, daR wir mit ihnen ein Pflanzenleben fiihren sollen.”
G 181.

6 G 172 ,,Von der Darstellung®. Das ,Wortlose* ist keineswegs identisch mit dem
Schweigen oder dem Verstummen als Anzeichen hochster Ergriffenheit, wie dies Menning-
haus, auf Longin verweisend, unterstellt, genausowenig wie es dem Benjaminschen
,Ausdruckslosen‘ auf irgendeine Weise nahekommt (Nachwort, S. 348). Es ,gehort® viel-
mehr (hier ist der Dichter terminologisch korrekter als sein Interpret) in die Theorie des
Mitausdrucks ,hinein*, das heif3t in die Bestimmung der Funktion von Metrum, Klang und



Klopstock: Poetik der reinen Bewegung 199

Durch die Entdeckung der reinen Bewegung, die, selbst vorgedanklich, jeden
anschaulichen Gedanken formt, emanzipiert sich die ,h6here* Poesie von der
Einformigkeit des Vernunftmythos. Die Forderung an die poetische Sprache,
daR sie ihren Gegenstand ganz ausdrticke,ss bedeutet, daR sie ihn als den ihren
ausdricken mdge, und zwar ganz, indem sie die Bewegung mit ausdrtickt, in
der er sich dem Gemit urspringlich gezeigt hat. Der poetische Mitausdruck in
Metrum und Klang ist nichts anderes als die fixierte Bewegung, die den
Gegenstand in die Perspektive stellt, aus der er auf keine andere als die vom
Dichter gewahlte Weise gedacht werden kann. Erst wenn dem Leser-Horer
Gelegenheit gegeben wird, in die Bewegung einzustimmen, entfaltet sich der
intendierte Gedanke zu voller Wirkung. Das Feuer, das den Dichter beseelt,
enthalt jenen UberschuR an Regsamkeit, der die reine Bewegung am Ausdruck
hervortreten l4Rt.

Es ist daher nur korrekt, wenn Klopstock die Dichtkunst auch umstandslos
als Bewegung definiert.ss In diese Definition geht die leidenschaftliche Bewe-
gung des Horers (in der die Dichtkunst sich vollendet) ebenso mit ein wie die
Leidenschaft, mit welcher der Dichter den poetischen Gedanken ergreift. Im
Zentrum steht jedoch die ,Bewegung der Worte*. Sie ist ,,die Hauptsache,
worauf es in der Verskunst ankommt*,6” soll heien die erfahrbare Silbenzeit
oder die metrische Bewegung. In ihr konzentriert sich der temporale Aspekt des

(wie die entsprechende Stelle deutlich macht) Wortstellung: ,,Der Dichter kann diejenigen
Empfindungen, fur welche die Sprache keine Worte hat, oder vielmehr nur (ich sage dies in
Beziehung auf den Reichtum unsrer Sprache) die Nebenausbildungen solcher Empfindun-
gen, er kann sie, durch die Starke und die Stellung der voéllig ausgedriickten ahnlichen, mit
ausdrticken.

WERTHING: Oder auch wohl nur darauf deuten.” G 171.

6, Die Leser machen eine bestandige, ihnen oft unbewuRte Vergleichung zwischen
den Gedanken und Wortern. Sie flihlens, was wir haben sagen wollen, was wir gesagt, und
was wir nicht gesagt haben.* A 128.

6 Wie in G 180. Vgl. Menninghaus, Nachwort, S. 334f. Man muf} jedoch unterschei-
den zwischen der Bewegung, in die das Gedicht den Horer versetzt, und dem Gedicht als
Bewegung: erstere, die auf die ,ganze Seele® wirkt, ist stets spezifiziert, letztere der Grund
der Spezifikation. Kein Metrum driickt fir sich eine Emotion aus. Wohl aber spezifiziert es
(durch Selektion wie durch interne Differenzierung) die Mdglichkeiten des Ausdrucks, der
die emotionale Anteilnahme bewirkt. Es leuchtet daher ein, wenn Klopstock dem bestimm-
ten Versmal} ein gewisses Feuer zuspricht: den Grad an seelischer Regsamkeit, der not-
wendig ist, es zu meistern: G 54.

67 G 128.



200 Klopstock: Poetik der reinen Bewegung

poetischen Ausdrucks, der Bewegung als Sukzession, mithin als reine Bewe-
gung ins Gehor rickt. Im — nicht leeren, sondern erfiillten — Versmal} des
gegluckten Gedichts meditiert die Seele den blinden Trieb, vermdge dessen
Tatigkeit sie ihrer Welt ansichtig wird. Das erflllte Versmal3 ist eines, dessen
Wirkung im Horer eine neue Welt erstehen 1aBt: nicht, als habe er sie nicht auch
so schon vorher gekannt oder geahnt, aber doch so, daR sie ihn im Entstehen
uberwaltigt. DaR das gute Gedicht die ganze Seele in Bewegung setzt, ist das
Zeichen dessen, daR der Dichter seinem Publikum den — perspektivisch abge-
schatteten — Anblick eines Weltausschnitts schuldet und nicht die Durchsetzung
eines abgezirkelten Zwecks.

Dass ihn etwas bewege, dies ist das heildeste Dursten
Unseres Geistes; er liebt alles, was so ihn erquickt.

Darum nennen wir Schon, was gerngefihlt uns beweget,
Und Erhaben das, was uns am mdchtigsten trift.

Suchet ihr andere Quellen des Schoénen und des Erhabnen;
So beflrcht’ ich, dal3 ihr euch im Sande verliert.s8

6 Epigramm 160, E 54. — Dazu Menninghaus: ,,Die Beliebigkeit des ,etwas‘ und
,alles* 1aRt die Gegenstéande und Anlasse der Bewegung hinter ihr selbst zurticktreten. Dieser
,Durst nach Bewegung Uberhaupt hat eine Fille historischer und poetischer Implikationen.
Zuerst formuliert wurde er in der franzésischen und englischen Asthetik seit Ende des 17.
Jahrhunderts, am prominentesten in Jean Baptiste DuBos’ Réflexions critiques sur la Poésie
et sur la Peinture (1719). Dabei hing die Forderung nach moglichst heftigen Bewegungen
des Gemuts (grande impression, grande émotion, mouvement) explizit und eng mit dem
Syndrom des Ennui zusammen, an dem die Oberschichten Frankreichs und Englands litten:
das In-Bewegung-Setzen der erstarrten Seele hatte unter diesem Vorzeichen eine Melancho-
lie-therapeutische Funktion. Auch Klopstocks Durst nach Bewegung, nach ,,Aktion*, richtet
sich partiell gegen die politischen und sozialen Verkntécherungen eines abgelebten Feudal-
systems; daher ja auch seine spontane Begeisterung fir die Franzdsische Revolution.”
Nachwort, S. 309f. Zur Bedeutung des Ennui fiir die Asthetik: Carsten Zelle, ,,Angenehmes
Grauen®“. Literaturhistorische Beitrage zur Asthetik des Schrecklichen im achtzehnten
Jahrhundert, Hamburg 1987, S. 118ff., ferner Sauder, a.a.O., S. 144ff. Dennoch ist es gebo-
ten, Klopstocks Poetik der Bewegung nicht umstandslos im intellektuellen Milieu des
,Grunen Kakadu“ anzusiedeln — was man sich Uberdies eher gefallen liel3e, versprache der
Titel des Abschnitts nicht eine ,Metaphysik der Metrik* aus dem Erbe des Pseudo-Longin
(,,Metaphysik der Metrik: Wortlose Wortbewegung als Erbin der rhetorischen Lehre von
Pathos und movere®, S. 306).



Klopstock: Poetik der reinen Bewegung 201

4. Der reelle Gegenstand

Vielleicht ist das Problem, das sich an dieser Stelle erhebt, das Problem der
enthusiastischen Poesie. Zwar wére Klopstock nicht Klopstock, wenn er nicht
der Kiritik, Uberzeugt, sie jederzeit abfertigen zu konnen, die ungeschitzte
Flanke einer unbedingten Tendenz boOte. Doch selbst das von der Kritik im
Gegenzug fruhzeitig Uber sein Werk verhéngte Vergessen — ein polemisches
und daher, alles in allem, konservatorisch wirkendes Vergessen — sekundiert,
genau besehen, durchaus dem Wirkungsschema von Dichterepiphanie und
Konventikelnachruhm, in dem diese Dichtung, keineswegs ohne Kalkul des
Autors, ihre Maoglichkeiten realisiert. Nicht die Poesie selbst, sondern ihr
Hervortreten ist das Ereignis, dem der Abfall des kundig applaudierenden
Publikums auf dem Ful} folgt, nachdem die Zeit darliber hinausgeschritten ist:
ein Ereignis der Kritik, die den Ton der Ekstase goutiert, solange er den Witz
fesselt, und die seiner Uberdriissig wird, sobald der jahe Aufschwung, die
garende Verhaltung jener Dauererhobenheit weicht, angesichts derer der
zunéchst mitfihlend aufs Ganze gerichtete Sinn sich erwachend mit einem Mal
hingehalten und sogar — das Wort auf den intellektuellen Einsatz geminzt -
dupiert wahnt. Gewil} ist es ein Akt der Ungerechtigkeit, eine Dichtung, die die
auRerste Anspannung sucht und realisiert, am Ende (berspannt zu nennen.
Mehr, es ist Verrat an der Sache und als solcher ein Akt der Freigeisterei, der,
wie der Autor der ,,Gelehrtenrepublik® dekretiert, geahndet zu werden verdient:
»Freygeisterey ist Hochverrath®“.es Doch eine Ahnung des urspriinglichen
Sachverhalts ist natiirlich dabei. Jenes das Ereignis begleitende, vom Dichter,
dem Herold der eigenen Tat, alta voce vorgetragene Wer Ohren hat zu horen
laRkt das gesprochene Wort der Dichtung nur scheinbar fUr sich sprechen. In
Wahrheit polarisiert es die Rezeption, und zwar von Anfang an. Auch der
regelglaubige Kunstrichter vom Schlag der Gottsched und Schlegel, diese
Spottfigur fur die zur Reflexivitat befreiten Kritik, hort ja keineswegs nichts.
Nur versagt er sich dem Appell und der darin beschlossenen Gefolgschaft. Er
l413t sich nicht hinreien, und zwar aus freien Stlicken. Damit leistet er etwas,
das, der begleitenden Theorie nach — den Willen zur Rezeption oder die Billig-
keit des Kunstrichters vorausgesetzt —, zu leisten nicht in seine Macht fallt. Dal

6 A 107.
70 Johann Elias Schlegel, vgl. G 70, Anm.



202 Klopstock: Poetik der reinen Bewegung

er es vermag, diese Tatsache allein bezeugt die Moglichkeit der Freiheit oder
der Distanzierung gegeniber der fordernden Gewalt, die von der Selbstaulie-
rung des unbedingten Willens ausgeht. Das Recht dessen, der den Aufschwung
des anderen mit kalter Neugier verfolgt und sukzessive zu analysieren lernt,
besteht darin, dal er sich vorbehélt, von seinem Verstand unter allen Umstan-
den freien Gebrauch zu machen. Der Dogmatismus des Verstandes (dem der
Dichter das Recht abspricht, in aestheticis zu urteilen) ist auch die verschlos-
sene Vorgegenwart der Vernunft, die es sich nicht nehmen 1aRt, dort nach
Grunden zu fragen, wo die schnelle Gewil3heit des dichterischen Selbsturteils
keine Zweifel zulélit, den Zweifel als kunstwidrig desavouiert. SchlieBlich ist es
zweierlei Witz, der sich am enthusiastischen Kunstwerk abarbeitet: der beglei-
tende, affirmativ tatige, der in diese poetische Gestalt die wahre Gestalt aller
vergangenen wirklichen Poesie hineinliest und jede kritische Distanznahme als
bornierte Verirrung brandmarkt, und die Form der Distanznahme selbst, sofern
es ihr gelingt, zu den reellen Borniertheiten des Gedichts vorzustolRen. Beide
leben davon, dal? das Werk des Genies ,nur selten einige Ziige des Witzes‘™ in
Anwendung bringen darf (schlieBlich ist dort, wo der Dichter die hdchste Frei-
heit fur sich beansprucht, der Ausdruck der Freiheit oder des Auch-anders-
Konnens verpont) und ihn ebendeshalb herausfordert, wobei Verteidigung und
Angriff sich darin gleichen, dal} sie das Spiel der Gegenseite als durchschaut
und darum wirkungslos betrachten, als eine Téatigkeit, tber die der Intellekt im
Prozel} der Selbstverstdndigung bereits hinausgeschritten ist.

Die Frage, die das Problem an der Stelle aufnimmt, an der Klopstock es in
der Theorie exponiert, lautet, wie denn die Vermittlung von Gedanke und Trieb
— In der Realitat durch das Bewulitsein des eigenen Daseins gegeben — im
Gedicht zu denken sei. Da das Gedicht ,Ausdruck‘ eines Gedankens oder einer
Gedankenflle ist, und zwar so, daB der Ausdruck (den Mitausdruck mitgerech-
net) letztere ganz enthalt, erscheint es nicht langer sinnvoll, in ihm nach dem
unausgesprochenen Gedanken zu suchen, der sich nur dem in die Geheimnisse
der Dichtung Eingeweihten erschliel3t. Der Verdacht ist nicht von der Hand zu
weisen, dall dem Kkinstlich gesteigerten, nichtsdestoweniger blinden Trieb
zwanglos eine leere Gedanklichkeit entspricht, die den Horer in einem Denk-
kreis ergreift, der ihm seit jeher vertraut ist, und so seine Intellektualitat unter-
bietet, statt sie zu Uberfordern. Nichts hinter dem Ausdruck suchen missen

1, Die hohere Poesie ist ein Werk des Genie; und sie soll nur selten einige Ziige des
Witzes, zum Ausmalen, anwenden.” G 190.



Klopstock: Poetik der reinen Bewegung 203

kann auch bedeuten, sich keinen Gedanken erschlieBen zu missen, der in dem
Ausdruck, der ihn gerade tastend erreicht, noch nicht zuhause ist und von der
aufschlielenden GewoOhnung, als fremd erkannt, der Anstrengung des akuten
Verstehens uberstellt wird.

Gerade das steigert, nebenbei, die Dunkelheit der Verse. Die Maxime, nichts
hinter den Worten zu suchen, und das erhOhte Ungenligen des Intellekts an
dem, was dasteht (ein Ungenlgen, das letzteres durch seinen vorwartsdrangen-
den Duktus unentwegt provoziert), ergeben, zusammengehalten, ein Lese-
problem, auf das spater, als sei es ein Spezifikum der modernen Lyrik, das
Konzept der absoluten Metapher antworten wird.2

Sieht man néher hin, so erweist sich jede Ldsung des Problems allenfalls als
programmatische Verschiebung. Einen ersten — wenngleich verschliisselten —
Hinweis darauf, in welche Richtung Klopstock es zu verschieben gewillt ist,
liefert eine kleine Unsicherheit in Paralegomenon VI, in dem zuné&chst (spéater
gestrichen) die Hoffnung unter den ,Graden des Willens® geflhrt wird, dann
aber (und spater unveréndert) unter den der Empfindungskraft zugeordneten
,vergnugen®.m

Was die redigierte Systematik verdeckt und dadurch nur auffalliger macht,
ist die Ubergangliche Funktion der Hoffnung, die als interessierte Empfindung
den Willen unmittelbar involviert, ohne ihn indessen, anders als die Begierde,
zum zweckhaften Handeln zu nétigen. Die Zwitternatur der Hoffnung wird
durch unterschiedliche — und unvertréagliche — Charakterisierungen deutlich
herausgestellt. Heil3t es im einen Fall:

die Begierde macht, dal} sich der Verstand etwas, als leicht zu er-
langen vorstellt, dieB ist die Hofnung. Was wir eine vollig gegriin-
dete Hofnung nennen ist vielmehr eine Erwartung [...]7

72 Hugo Friedrich, Die Struktur der modernen Lyrik, Hamburg 91965, S. 209 u.a. Los-
geldst von diesem Kontext verwendet Hans Blumenberg den Begriff der absoluten Meta-
pher. Ders., Paradigmen zu einer Metaphorologie, in: Archiv flr Begriffsgeschichte, Bd. 6,
1960, S. 11. — Werner Kiister, Das Problem der ,,Dunkelheit* von Klopstocks Dichtung. Ein
Beitrag zur Geschichte des Verstehens von Dichtung im 18. Jahrhundert, Diss. (masch.),
Koln 1955.

s A 38f.

74 A 38 (gestrichen).



204 Klopstock: Poetik der reinen Bewegung

— wodurch das illusiondre Moment der Selbsttduschung des Verstandes in den
Vordergrund gelangt — , so erscheint im anderen Fall die Hoffnung als ,die
Vorempfindung eines kinftigen Vergnugens®, als etwas vollkommen Reelles
also in ihrer komplexen Struktur aus Gluckserwartung und Glickserfullung.
Was sich zwischen Gedanke und spezifiziertem Trieb als ein Verhéltnis
wechselseitiger Tduschung in Szene setzt (die Begierde tauscht den Verstand
uber die Schwierigkeit, der getduschte Verstand hingegen den Willen Uber die
Maoglichkeit, das gewlinschte Gut zu erlangen), das erflllt sich unvermittelt —
und unvermutet — im Bereich der Empfindung. Die aufbrechende Hoffnung
fihrt die drei seelischen Grundkréafte in dem Punkt zusammen, in dem sie
ansonsten differieren, in ihrem Verhéltnis zum Objekt, das als abwesendes
seine volle Prasenz entfaltet. Dal3 sich Verstand und Wille in diesem Punkt
tduschen, ist nichts anderes als die andere Seite des Gelingens oder Reell-
werdens der Emotion.

Wenn also die hohere Poesie die Hoffnung (theologisch gesprochen: den
voreilenden GenuB der Seligkeit) in den Mittelpunkt des dichterischen Aufwan-
des riickt, dann greift sie sich damit den Affekt, der die drei Grundkréafte, also
die ,ganze‘ Seele a priori beschéftigt. Vor allem aber schanzt sie dem Verstand
die Aufgabe zu, die Schwere des Daseins oder den Realitatszwang tendenziell
aufzuheben. Eine flichtige Spanne der Selbsttauschung reicht aus, die dazuge-
horige Gemutsbewegung ihren UmriR unbehelligt von Bangen und Desillusio-
nierung in das ,Wachs‘ der Seele zeichnen zu lassen. Der zu kurz greifende und
in illusiondarer Verkirzung der Wege den Handlungsbedarf des Subjekts
suspendierende Verstand bildet, in intellektueller Hinsicht, die Seele des mora-
lischen Gedichts. Es kostet, pointiert gesagt, das Glick der Dummbheit — keiner
gewohnlichen, sondern, wie es der ungemeinen Anspannung aller Seelenver-
mogen zukommt, einer, die das unaufhebbare Unvermdgen, das zuguterletzt
Erhoffte hier und jetzt eintreten zu lassen, in die besondere F&higkeit verwan-
delt, es wenigstens jetzt und hier zu genieRen. Diese gewitzte Naivitét ist nicht
zu verwechseln mit der, die Schiller an den Werken der ,Alten‘ diagnostiziert.
Sie steht fir ein Denken, das sich dazu erzieht, ganz Instinkt zu sein. Klopstock
vermeidet diesen Ausdruck nicht ohne Grund, weil er einen Sachverhalt ins
Gesprach brachte, dem der Dichter (anders als der Intellektuelle Rousseau, der
die Posen der Innerlichkeit zur Schau stellt und analysiert) mit Schweigen
begegnet und begegnen muB, um seine Glaubwirdigkeit zu wahren. Die

s A39.



Klopstock: Poetik der reinen Bewegung 205

Divinatorik des ,Herzens* oder des mit schweifender, sich Bilder der
Waunscherfiullung erzeugender Begierde unterlegten Willens erfordert einen
Intellekt, welcher die Griinde des Herzens, wie es im Jargon der Rousseauisten
heil3t, gegen das Zweifelsrepertoire des freien, auf Distanz selbst zur Begehr-
lichkeit des Subjekts erpichten Intellekts auszuspielen versteht.s Was da
Griunde heif3t, ist wenig mehr als die unaufhorliche Verschrankung elementarer
GewilBheiten menschlicher Existenz (wie die von Schwache, Leid, Todesfurcht)
mit dem, was sein sollte und was sich gewil als wirksame Realitat erwiese, ja
sogar in actu sichtbar vor aller Augen vollzoge, gébe es nicht die hartnackige
Einrede der selten um Spitzfindigkeiten verlegenen Instanz, die all das nicht
sehen will und aus diesem Nichtwollen heraus (einem Wollen, das Miftrauen
gegenuber seiner Redlichkeit weckt — ,Hochverrat) den Zweifel perpetuiert.
Der ,kaltblitig® Argumentierende 16st just diese Verschrankung im Moment. Sie
gilt nur im Zustand der auf Dauer gestellten Erhebung, also in einem Zustand,
der es dem Kkritischen, keineswegs nur skeptischen Verstand ermdglicht (und
damit, der Logik geistiger Prozesse folgend, auch auferlegt), mit dieser
Dichtung gerade so umzugehen, als handle es sich um ein Naturereignis,
vergleichbar etwa einem Vulkanausbruch, und derart, wenn schon nicht die
Natur selbst, so doch die Natur des Enthusiasmus, dieser denkwdrdigen
Seelenverfassung, anhand der erkaltenden Lava des Herzens zu erforschen. Der
Intellekt findet so zu einem neuen Thema. Galt es vordem, das Genie zum
Sprechen zu bringen, um zu erfahren, was es mit der Realitat auf sich habe, so
taucht nun aus den Abgriinden des Subjekts eine fast — noch — unbekannte
Realitat auf: die Innenansicht des Enthusiasmus, das ,Genie‘ als in sich
differente und zur Differenzierung einladende Erscheinung. Dort, wo dem
Fruhaufklarer die pathologische Auflenansicht des Schwarmers gentgte, um
seine Diagnose zu stellen (und wiederum das moderate Auftreten des ,Mora-
listen* hinreichte, den gezahmten Enthusiasmus als Zustand der Erkenntnis im
Dialog der Vernunft zuzulassen), da wird nun die unsichtbare, da in den
Bereich der Erzeugung verlegte, und weithin imaginére Trennlinie zwischen der
produktiven und der pathologischen Geistesverfassung zum Zankapfel zweier
Denkstile, die beide genuines Aufklarungsdenken reprasentieren, da jeder auf
seine Weise die Beweglichkeit des Geistes gegeniber seinen Objekten
exekutiert. Wahrend der eine die simple und darum abstrakte Differenz des
trennscharfen Denkens und der aus pathologischer Begriffsschwache entstehen-

% G192



206 Klopstock: Poetik der reinen Bewegung

den Geistesverirrung gegen die Geniesprache kehrt, ergreift der andere die
unverhoffte Gelegenheit, in der differenzierenden Aneignung einer hinsichtlich
ihrer \Welt* vollkommen bestimmten, aller Distanz abschwodrenden und
zugleich logisch unterbestimmten Rede Uber den Schatten der Vernunft zu
springen, ohne sich deshalb nur entfernt ihrer Prérogative zu begeben. Auf die
Zurschaustellung der jedem ,Herzen‘ geldufigen Sprache des Gewilheiten
insinuierenden Geflihls antwortet einerseits die klassische Sprache der Kiritik,
andererseits die Sprache des begleitenden Verstehens. Es nimmt explizit vom
Gedanken der Legitimitat des ,poetischen® Sprechens seinen Ausgang,’” um es
beim Wort zu nehmen und im Ergebnis sowohl den Geist als auch das Subjekt
als Ausdruck einer ,subjektiven Geistesverfassung dem demythisierenden
Zugriff des Verstandes auszuliefern. In dieser Konstellation vollendet sich of-
fensichtlich das Programm der Aufklarung, soweit sie sich veranlalit sieht, der
Poesie den Geschmack der Vernunft abzugewinnen — gewil3 eine fllichtige
Episode in der Geschichte des Denkens wie in derjenigen der Poesie, doch
ebenso gewil eine Konstellation, deren intellektuelle Rituale, einmal aufgeblat-
tert, ebenso unabdingbar zu sein scheinen wie sie, da im voraus entschieden,
zur Sinnlosigkeit tendieren.

Es darf daher nicht erstaunen — um zum Ausgang der Uberlegung zuriickzu-
kehren — , daB Klopstock in dem kurzen Dialog ,,VVon der Darstellung“ (1779)
den Gegenstand der poetischen Darstellung ,,vornenmlich alsdann darstellbar*
nennt, ,,wenn er erhaben ist“.7s Die Auskunft ist nur dem Schein nach paradox.
Das Erhabene, das die Sinne Uberfillt und dadurch den Geist zwingt, den
,grollen Gedanken* der Schépfung, wie es in ,,Der Ziirchersee* beziehungsreich
heil3t, ,noch einmal“ zu denken, ist die Welt, vorgestellt als Gegenstand der

77 Der sie gleichzeitig davon suspendiert, dessen Aussagen in extenso fir wahr zu
halten.
78 Der Gegenstand ist vornehmlich alsdann darstellbar, wenn er erhaben ist, und
wenn er viel Handlung und Leidenschaft in sich begreift.” Von der Darstellung G 168.
9, Schoén ist, Mutter Natur, deiner Erfindung Pracht
Auf die Fluren verstreut, schoner ein froh Gesicht,
Das den grolRen Gedanken
Deiner Schopfung noch Einmal denkt.* Muncker-Pawel, S. 83.
Das hervorgehobene ,noch Einmal‘ bedeutet, dal das Gedicht selbst den ,Gedanken‘ der
Schopfung ,denkt’, den es im Gesicht des Gegenibers ein weiteres Mal wahrnimmt, wah-
rend es selbst ihn, in die Anschauung der Werke der Natur versunken, nachdenkt. — Zum



Klopstock: Poetik der reinen Bewegung 207

Hoffnung und des komplementéaren Affekts der Furcht. Der Schwindel, der das
Objekt der Hoffnung reell werden laRt und dadurch im Wortsinn erzeugt,
gleicht in seiner Struktur dem Schwindel, in den die Poesie das aufnehmende
Gemut durch die ,hinreil}ende‘ Schnelligkeit, mit der sie Verbindungen schafft,
versetzt, um ,fastwirkliche Dinge* in ihm zu erzeugen:

Selmer: [...] Die Vorstellungen von gewissen Dingen konnen so
lebhaft werden, dal} diese uns gegenwartig, und beinah die Dinge
selbst zu sein scheinen. Diese Vorstellungen nenn ich fastwirkliche
Dinge. Es gibt also wirkliche Dinge, fastwirkliche, und blofl3e Vor-
stellungen. Die Grinde hierzu liegen tiefer, als es dem etwa schei-
nen mochte, der den Menschen nicht kennt, und nur Philosophie
schwatzt.

Minna: Wie koénnen Sie von der Darstellung, die mir als eine
Zauberei vorkommt, so kalt, und so einteilend sprechen?e

Das Stichwort ,Zauberei‘ zeigt es an: Man befindet sich im Allerheiligsten der
Poesie, dort, wohin der kalt ordnende Verstand nicht reicht. Selmer-Klopstock
beeilt sich, dem Rechnung zu tragen, indem er versichert, nur kalt zu scheinen,
obwohl ihm Kklar sein miRte, dal die Art von Aufschlu3, die er zu geben bereit
ist, auf Shaftesburys Demonstration des poetischen ,Tricks‘ hinauslauft, also
darauf, zu zeigen, dal} entgegen dem Augenschein zwar nicht alles mit rechten
Dingen, gleichwohl vollig natirlich zugeht.

Aber er geht einen Schritt weiter: Wé&hrend Shaftesbury noch den falschen
Schein von der Poesie zu nehmen gedachte, der sie in den Augen Uneingeweih-
ter als eine Art Zauber dastehen 1aRt, macht sich der Jingere den alteren Topos
zunutze und erklart den falschen Schein unumwunden zum ,Zweck* der Veran-
staltung.

Der Zweck der Darstellung ist Téuschung. Zu dieser muR3 der
Dichter den Zuhdrer so oft er kann, hinreif3en, und nicht hinleiten.
Wehe jenem, wenn er das letzte ohne Not tut.s!

Zusammenhang von Schonheit, dsthetischer GrélRe und Anschauung des Ganzen bei Sulzer
vgl. Carsten Zelle, ,,Angenehmes Grauen®, a.a.0., S. 374f.

80 G 166f.

81 G 167.



208 Klopstock: Poetik der reinen Bewegung

Man kann das verstehen. Der Dichter, der den Zuhorer zur Tauschung hinleitet,
statt ihn hinzureif3en, fuhrt ihn in die Geheimnisse ein, die er um der Wirkung
seines Gedichtes willen zu verbergen hat. Das Geheimnis der Dichtung zerrinnt,
wenn dem Zuhorer Zeit bleibt, das Geh0rte zu untersuchen. Keineswegs ist es
die Stimme der Natur, die er, den Hokuspokus durchschauend, vernimmt:

Die Darstellung des Dichters ist tauschender, als des zeichnenden
Kinstlers seine. Der Sinn entscheidet bei der letzten, und dieser
untersucht das Gesehene, weil er langer daran haftet, genauer, als
der Geist das Gedachte, und kann daher leichter entdecken, daR er
getauscht wird.g2

Der Geist entdeckt, dal} er getduscht wird: Dies, nichts anderes, meint der Satz,
dal} der Zweck der Darstellung Téuschung sei.

Der von der Dichtung in Atem gehaltene Geist untersucht nicht, er hort. Der
untersuchende Intellekt hort zwar die Botschaft, allein er vernimmt Ungereim-
tes — Prosa, die sich dem Wirklichkeitsanspruch der Prosa ,0hne Not‘, wie ihm
diinkt, entzieht.ss Oder er entdeckt, neugierig geworden, im Vorgang der T&u-
schung das Geheimnis der Poesie und erhebt ihn — prosaisch — zum Zweck der
Sache. Das ist eine ,vernlnftige* Weise, den Konflikt der Horweisen beizu-

82 ebd.

8 Ein Beispiel ist Duntzers Kommentar zur Klopstockode ,,Mein Gram* (ber den
,Wortbruch* der franzdsischen Nationalversammlung, die verkindet hatte, keinen Angriffs-
krieg flhren zu wollen, Vers 11-14 (,,Sie haben ihn durch den Druck in unzéhligen Blattern
aller Welt verkundet, und andere Volker ihn wiederholt.*): ,,Vorher deutet er den Gegensatz
an, dal sie es nicht in Felsen gegraben (vgl. Ode 102,4), mit dem sonderbar hinzugefiigten
Grunde, dal} auch Felsen untergehen, als ob ein solcher Grund die Nationalversammlung
von einem derartigen Entschlul3 abgebracht haben koénnte.” Heinrich Dintzer, Klopstocks
Oden, erlautert, 2. Aufl. Leipzig o. J., Heft 6, S. 277. Das hei3t das Kind mit dem Bade
ausschutten, vielmehr, es erst gar nicht zur Welt bringen. Dal} der eingefleischte Prosaiker
Duntzer (der die Verse, die er zitiert, konsequent in Prosa auflost) dabei eifersiichtig tGber
die poetische Distanz zur Prosa wacht, gehort ins Bild: ,,Der Dichter fugt aber hier diesen
Grund nur wegen des spatern etwas wunderlichen, hochst prosaischen Gegensatzes in V.15f.
hinzu, welcher aus seiner so freudig bewegten Seele flieRt, die noch nichts von der unmittel-
bar darauf folgenden traurigen Enthillung ahnt.” ebd. Das Argument ist verréterisch: der
vom Dichter kiinstlich imaginierte Seelenzustand ist dem Kommentator, der am Gedicht nur
den Einblick in das authentische Seelenleben des Genies gelten laRt, gleichsam die Prosa-
version des Enthusiasmus, ein Greuel.



Klopstock: Poetik der reinen Bewegung 209

legen. Die verniinftige Auslegung bleibt so Sache der Prosa, die — einzige Kon-
zession an den poetischen Geist — dem Dichter unterstellt, dal} er weil, was er
tut. Das heil3t, es soll ihn nichts weiter kosten, zuzugeben, dal? Tduschung der
Zweck der Veranstaltung sei, vorausgesetzt, es gelingt, ihn in einer ruhigen
Minute zu befragen.

Der Wortwechsel erhellt, daR Klopstocks Poesie die Einrede der Vernunft
hinter sich hat, mit der Shaftesbury die Poesie konfrontiert. Darin liegt die
Differenz der Aufschlisse, die in den divergierenden Theorien gegeben werden.
Wenn Klopstock die Tauschung zum Zweck der Darstellung ernennt, dann sagt
er damit nicht, daB die Dichter ligen (wie Platon es meint — dem Affen der
Unvernunft Zucker geben). Vielmehr setzt er voraus, dal} ihr Tun vernilnftig
genannt werden kann. Der Zweck der Tauschung ist der ,letzte Endzweck* der
Poesie, die moralische Schonheit, der zuliebe Darstellung tUberhaupt geschieht.
Die Schnelligkeit der poetischen Darstellung signalisiert auch die Fluchtbewe-
gung der Poesie, die ihre Botschaft in erster Linie vor dem nachsetzenden Ver-
stand ins Ziel bringen will. Doch dieses ,in erster Linie* mul3 sofort korrigiert
werden. Der Verstand — flr Klopstock das Vermdgen der Subsumtion — ist hier
wie dort im Spiel: als tduschende wie als getduschte Instanz. Dabei findet sich
beides auf beiden Seiten. Der tauschende Kunstverstand tduscht sich selbst tber
die Moglichkeit, der Kritik — aller Kritik — im Gedicht standzuhalten. Das Aus-
halten des Tons suggeriert, daB er, der Fllchtige (der seine Entscheidungen im
Nachhinein kaum zu rechtfertigen weil3, es sei denn, unter dem Nebenaspekt
der blofRen Form) ihr die Stirn bietet, obwohl er weif3, daB sie ihm nachkommt.
Man muf} seine Offenheit, hinter der der blinde ,Trieb* greifbar wird, ebenso in
Rechnung stellen wie die ihn auszeichnende Witterung fur das, was nach-
kommt. Er liegt unentwegt im Kampf. Seine Kampfe sind Augenblicksk&mpfe,
Momentaufnahmen der Intellektualitat, in denen er den Schleier einer kunstvoll
gesteigerten Plausibilitdt Uber das Vorurteil wirft, das durch das nachfassende
Verstandesurteil aulBer Geltung gesetzt wird. Der dichterische Anspruch, zu
sagen, was wirklich ist, und nicht bloR Philosophie zu schwatzen, reproduziert
den Schein, in dem eine gedachte Realitat zur gegebenen avanciert.s¢ Auf der

84 Der Schein, der das Denken nicht nur einfach begleitet, sondern von ihm
unabléssig produziert wird, ist nicht ein unveranderbarer, der immer gleich bleibt und als
eine konstante GroRe anzusehen und abzuschatzen ist, die auf den Objekten, wie sie er-
scheinen, d.h. auf den Phdnomenen liegt und ihr Ansichsein verschuttet halt. Der Schein, der
nichts anderes als die — gegenuber dem Totum des Anderen — relative, je entfaltete Totalitét



210 Klopstock: Poetik der reinen Bewegung

anderen Seite ist der nachsetzende Verstand der urspriinglich getduschte, der
seine Enttduschung als Erkenntnisfortschritt inszeniert. Doch auch darin tauscht
er sich. Denn was er als Erkenntnis begreift, die Entdeckung des Tduschungs-
charakters der Poesie, trennt ihn in Wahrheit von ihrem reellen Gehalt. Das
Affektleben zwischen Furcht und Hoffnung, in dem der dargestellte Gegen-
stand seine Realitdt gewinnt, IRt sich nicht demobilisieren, ohne dal} das
Objekt selbst vor dem ,kalten* analytischen Zugriff ins Wesenlose zerrinnt. Der
nachfassende Verstand hat es daher a priori mit dem Vorurteil zu tun, gleich-
gultig, was er zu finden gedenkt. Was immer im Gedicht zur Darstellung
kommt, es gilt ihm fir nichts oder blof3e Poesie — Tauschung.

Die Tauschung des Verstandes ist die eine, die des Willens die andere Seite
des Vorgangs. Dabei gilt es zu unterscheiden: Der Wille kann nicht getauscht
werden, es sei denn, er tauscht sich selbst. Der Wille gibt sich seine Objekte
selbst; worin er sich tauscht (und allein tauschen kann), ist die Moglichkeit, sie
zu erlangen. Wann immer zwischen die Begierde — die unmittelbare Gestalt des
Wollens — & und ihr Objekt der Aufschub tritt, beginnt das Spiel der Tau-
schungen, das Spiel zwischen Hoffnung und Furcht, das sich am Ende in die
Enttduschung 10st oder ins Glick. Die Hoffnung ist die durch den Aufschub
modifizierte Begierde. Die ,hOhere Poesie, die ihre Gegenstdnde zwischen
Furcht und Hoffen erzeugt, zwingt den Willen, sich zu entaul3ern, ohne daR es
fur ihn realiter etwas zu gewinnen gabe. Sie zwingt ihn, zu irrealisieren,s im
raschen Wechsel der Vorstellungen zu schwelgen, als sei der Wechsel selbst die
erlésende Tat.

der Gedanken ist, wie sie sich bis zum je aktuellen Punkt aufgebaut hat, an dem Objekte ihr
Recht wenigstens anmelden koénnen, zu Momenten des festgewordenen Systems, in das
Denken sich durch seine Verganglichkeit zwangslaufig Gberfihrt, transformiert, um so der
flichtigen Dauer nur eines Augenblicks entrissen zu werden, entwickelt sich bestandig
weiter. Es ist das Wesen des Scheins, sich bestdndig fortzuentwickeln“. Wolfgang Marx,
Reflexionstopologie, Tubingen 1984, S. 593.

8 Die Begierde ist der unspezifizierte ,Trieb* im Angesicht der Objektwelt, das heifdt
die unmittelbare Antwort des Triebs auf das durch Empfindung und Denken gezeichnete
Bild der Welt. Sie ist daher sowohl der sich unmittelbar befriedigende Trieb als auch der
Trieb als Partner der Hoffnung: das ,Herz* ist die durch Versagung bereicherte Begierde.
Jedenfalls gehort sie nicht zu den ,Graden des Willens*: A 38.

8 Nach dem Ausdruck Sartres: Der Idiot der Familie, Bd.2 (Gesammelte Werke/
Schriften zur Literatur), Reinbek 1986, S. 19.



Klopstock: Poetik der reinen Bewegung 211

Handlung besteht in der Anwendung der Willenskraft zur Errei-
chung eines Zwecks. Es ist ein falscher Begriff, den man sich von
ihr macht, wenn man sie vornehmlich in der dufRerlichen Tat setzt.
Die Handlung fangt mit dem gefaten Entschlusse an, und geht in
verschiednen Graden und Wendungen bis zu dem erreichten
Zwecke fort.s7

Gemeint ist damit nicht, daB das Gedicht den Fortgang bis zum erreichten
Zweck zeigen misse. Das betrafe immer noch die dargestellte Handlung und
verbliebe damit, gemaR der Logik des Arguments, im Raum des Irrealen. Allein
der einmal gefaldite Entschlul} enthalt hingegen bereits die Tat, jedenfalls in
ihren flr das Gedicht unmittelbar fruchtbaren Momenten. Der mitgeteilte Ent-
schluB stent fur die Tat, die der vexierte Wille (nicht der gezeichnete, sondern
der des Horers) nicht ausfihren kann, wiewohl er sich in der Ausflihrung
begriffen wahnt.

Bekommen Handlung und Leidenschaft, jene dadurch, daR sie
nicht nur grol3, sondern zugleich gut, und diese, dal} sie edel ist,
auch sittliche Schonheit; so nimmt die Darstellbarkeit des Gegen-
standes zu.s8

Das sind kryptische Worte, solange man nicht in Rechnung stellt, dal} es die
,gute* Handlung und die ,edle* Leidenschaft sind, die zu den kihnsten Hoff-
nungen berechtigen und damit den ins Irreale verziickten Willen am starksten
stimulieren.

Die ,Darstellbarkeit* nimmt mit dem Grad der Erregung des Willens zu. Die
poetische Darstellung, die auf ein Maximum des Effekts aus ist, zeigt dem
Willen die Welt als von edlen Motiven und guten Handlungen bewegt. Sie pra-
sentiert den ,fastwirklichen® Willen als guten Willen, der wirklich, soll hei3en,
der Beweggrinde seines Handelns vollig gewil3, in die Weltverhaltnisse ein-
greift. Klopstock gibt sich Uberzeugt, dal} diese Tauschung auf eine seelische
Realitat trifft, die ihren MiRbrauch ausschlieRt, wie er in der Vorrede zum
»,Messias* kundtut:

87 (G 168.
8 G 168.



212 Klopstock: Poetik der reinen Bewegung

Die hbhere Poesie ist ganz unféhig, uns durch blendende Vorstel-
lungen zum Bodsen zu verfuhren. Sobald sie das tun wollte, hort sie
auf zu sein, was sie ist. Denn so sehr auch einige sich selbst klein
machen wollen, so kdnnen sie sich doch niemals so weit herunter-
bringen, dal sie etwas anderm, als was wirklich edel und erhaben
ist, diese groRRe und allgemeine Bewegung aller Krafte ihrer Seele
erlaubten.#°

Der gute Wille, der ganz und gar auf der Wahrhaftigkeit des einzelnen gegen
sich selbst beruht (gegen das Selbst, den sokratischen Zensor, der unweigerlich
zu sprechen beginnt, sobald alle Seelenkrafte in die Bewegung involviert sind),
ist hier identisch mit dem des Zuhorers, der sich durch die poetische Darstel-
lung selbst dort, wo sie sich einfallen lieRe, auf ,Verflhrung* zu sinnen, nicht
zum Bosen bewegen laRt. Die Seele kann gegen sich selbst nicht irren. Das
unbewegte Herz hingegen (den Faden weitergesponnen) erkennt nur Vorstel-
lungen, nicht die fastwirklichen Gegenstande der Poesie. Im Mysterium des
Selbsturteils oder der Redlichkeit gegen sich selbst zeigen sich Dichter und
Horer einander wechselweise Uberlegen: der Dichter, der jede Kritik als Horer-
verirrung, als Abschweifung von seiner gefiinlten Wahrheit, der Horer, der das
Gedicht dort, wo es ihm (wie er es ausdriickt) nichts sagt, ohne weiteres als
verfehlte Poesie brandmarkt und guten Gewissens brandmarken darf.

5. Dichterische Offenbarung

Wann immer also das enthusiastische Gedicht seinen Flug beginnt, ist die
Vermittlung von Gedanke und Trieb schon geleistet — durch das Selbsturteil
oder das Urteil des Herzens, der durch den unbestimmten Aufschub reif gewor-
denen Begierde. Die ,,Messias“-Vorrede erinnert daran, dal3, im Licht Kirchli-
cher Orthodoxie, dies nichts anderes bedeutet als Heterodoxie, gleichgultig, in
welche Richtung das Pendel des Herzens ausschlagt. Zu Recht, da die Selbst-
offenbarung des Herzens keine andere neben sich zul&ft, zu Unrecht (dem
Verstandnis des Herzens folgend), weil sie jeder ,Doxie‘ ein Ende zu setzen

8 G191



Klopstock: Poetik der reinen Bewegung 213

antritt. Der Ketzergeruch des ,,Messias‘“ geht nicht von der einen oder anderen
Sentenz aus, sondern vom ,Plan‘ des Ganzen. Dabei verschlagt die Tatsache
wenig, dal’ es sich um ein episches Werk handelt. Der ,,Messias* ist, nach dem
Willen des Dichters, nichts weiter als ein grof3es, soll heil3en, ein in den Gren-
zen des kalkulierenden Kunstverstandes vollstandig entwickeltes Gedicht. Er ist
zuerst und vor allem, wie ihn die Vorrede nennt, ,erhabene Poesie‘, die dadurch
zur ,heiligen* hinaufgestuft wird, daB sie den dogmatischen Gehalt der christli-
chen Offenbarung aufnimmt und einem methodischen Experiment unterwirft.

Da ich vorher sagte, der Dichter misse der Religion nachahmen,
wie er der Natur nachahmen soll; so meinte ich nicht die Schreibart
der Offenbarung. Ich meinte den Hauptplan der Religion: GroRe
wunderbare Begebenheiten, die geschehen sind, noch wunderbare-
re, die geschehen sollen! eben solche Wahrheiten! diesen Anstand!
diese Hoheit! diese Einfalt! den Ernst! diese Liebeswirdigkeit!
diese Schonheit! soweit sie sich durch eine menschliche Nach-
ahmung erreichen lassen.o:

Was hier, in der Sprache der Nachahmungspoetik, gefordert wird, ist die Uber-
einstimmung von poetischem Plan oder ,Grundri* und christlichem Heilsplan:
,GroRRe wunderbare Begebenheiten, die geschehen sind, noch wunderbarere, die
geschehen sollen!* Die ,natlrliche® Affinitat dieses Stoffs zur héheren Poesie
liegt auf der Hand. Die dichterisch entgrenzte Hoffnung findet im Erlésungs-
und Jenseitsmythos einen irrealen Handlungsraum, den die Glaubensbereit-
schaft des Horers mit Gegenstanden bevdlkert, die bereits von sich aus dazu
tendieren, Uber die Schwelle der ,Fastwirklichkeit* zu treten. Unter dem
Gesichtspunkt der héheren Poesie ist der christliche Heilsplan die dogmatische
Gestalt der Hoffnung, und er ist, in Gestalt der biblischen Offenbarung, ganz
Handlung und Charakter. Das gentigt, um ihn unter den denkbaren Sujets an die
erste Stelle zu setzen, vorausgesetzt, daB ,,in dem lichtvollen Plan der Religion®
— dem vom Dichter zugerichteten Plan — ,kein zu dunkler Schatten ist“ e
vorausgesetzt also, daR nicht die Furcht in der Bilanz die Hoffnung mindert,

% Zur Aufnahme des ,,Messias“ vgl. Grol3e, a.a.0., S. 99ff., ferner die Darstellung bei
Muncker, Friedrich Gottlieb Klopstock. Geschichte seines Lebens und seiner Schriften,
Stuttgart 1888, S. 143ff.

o G 199.

2 G 197.



214 Klopstock: Poetik der reinen Bewegung

statt sie durch den Kontrast und die durch ihn hervorgerufene vermischte Emp-
findung zu steigern.

Obgleich die Offenbarung, in Absicht auf die Lehren firs Herz,
nur auf dem Wege der Natur fortgegangen war; so ist doch ihr
Mittel uns von neuem gliickselig und tugendhaft zu machen, weit
Uber die Natur erhaben. Das heilige Gedicht ist auf einem viel ho-
hern Schauplatze. Der Plan der Offenbarung ist seine erste Regel. s

,Fortgegangen* — das Wort bezeichnet prazise den Umstand, dal3 die Natur des
,Herzens* keinen Stillstand erlaubt, da es nichts anderes ist als die sich zu irrea-
len Zielen fortbestimmende Begierde. Nichts anderes, wohlgemerkt. Das riickt
die rationale Theologie Seite an Seite mit der hoheren Poesie Uber die bloRe
Philosophie hinaus, wenngleich aus anderslautenden Grinden. Der ,hoher[e]
Schauplatz® der heiligen Poesie ist der Schauplatz der christlichen Mythologie.
Sie ist demnach das ,Mittel*, dessen sich die Offenbarung bedient, und das der
Philosophie notwendig abgeht, die — stillschweigende Voraussetzung — entwe-
der als bloRe Ethik oder als Naturphilosophie in Erscheinung tritt. Das Mittel
also ist Uber alle VVernunft, und dies der Grund, der es ihr versagt, die Regungen
des Herzens auszuschreiten:

Wir fuhlens, wir wollten uns noch hdher erheben. Unsre Seele ist
noch weiter. Sie kann noch mehr fassen. Uns fehlte die Religion
noch. Wir waren noch in der Sphére, wo wir selbst die Wahrheiten
erfunden haben.

Das ist der springende Punkt. Die rational gedeutete Mythologie des Chri-
stentums kann fiir die Poesie keinesfalls Mittel sein, da der Zweck, der sie aus
neologischer Sicht zum Mittel macht — die intendierte moralische Schonheit —,
die Poesie bereits vor aller Stoffwahl bestimmt. Entweder ware also alle héhere
(in der Terminologie des Vorworts ,erhabene‘) Poesie Religion — was die
Pointe einer heiligen Poesie fraglos verdiirbe — , oder die heilige Poesie (das
Epos der Erlésung) vollbréchte das Kunststiick, das Programm des Enthu-
siasmus im Spiegel des christlichen Mythos zu reflektieren. Das ware ein zwei-

% G 196.
% G 19s.



Klopstock: Poetik der reinen Bewegung 215

felhaftes Kunststiick schon deshalb, weil letzterer seinen verborgenen Zweck
erst innerhalb der rationalen Lesart, im Medium der reflektierenden Ratio
preisgibt. Das Experiment der ,heiligen* Poesie kann also, kiihl betrachtet, nur
darin bestehen, das Dilemma auszureizen und Offenbarung und Poesie im Ge-
danken der vollstandigen Entwicklung konvergieren zu lassen. Das vollstandige
Gedicht (vollstandig in dem Sinn, dal3 es den Gehalt der Hoffnung zur Génze
erschopfte) darf unter der Voraussetzung des Glaubens kein anderes sein als das
Epos der Erlosung. Unter der Voraussetzung des Glaubens: dann namlich,
wenn die Offenbarung die Hoffnung in ihrem ganzen Umfang bestimmt. Die
Frage (der Text stellt sie nicht, obwohl sie ihn insgeheim bewegt) ist, ob die
Voraussetzung des Glaubens in der ,erhabenen® Poesie selbst liegt oder ob die
,Jneilige* Poesie nichts weiter bewirkt als ein ,opus supererogatum®: nur im
ersten Fall bertihrt das Experiment den Anspruch der Poesie, die ,ganze‘ Seele
in Bewegung zu setzen. Ein Wissen darum findet sich in den letzten Satzen der
Vorrede, die einen Gedanken preisgeben, der bis dahin mit Fug verschwiegen
wurde:

Der Freigeist, und der Christ, der seine Religion nur halb versteht,
sehn da nur einen groRen Schauplatz von Triimmern, wo der tief-
sinnige Christ einen majestatischen Tempel sieht. Und wie konnten
jene etwas anderes sehn? Denn nicht selten verwandeln sogar
Kleine Zlige, die sie verkannten, den Tempel fir sie in Trimmern.
Und gleichwohl haben sie, wenn mir diese kiihnste unter allen
Vergleichungen erlaubt ist, die Mythologie studiert, den Homer zu
verstehn.os

Das Gegensttick zum ,Christ, der seine Religion nur halb versteht®, ist nicht der
Christ, der sie anders, sondern der, der sie ganz versteht und dadurch dem Frei-
geist Paroli bieten kann — dieser kleinen Einsetzung bedarf es allerdings, um der
,Kihnheit* der SchluBwendung habhaft zu werden. Die Mythologie um des
Homer willen studieren: die Parole, angewandt auf den Stoff der christlichen
Heilsgeschichte, Gberlalt das religiose Dogma seinen kongenialen Auslegern —

% G 201.



216 Klopstock: Poetik der reinen Bewegung

[e]s ist sonderbar, daB die Ausleger eben so oft bei den deutlichen
Stellen, als bei den tiefsinnigen, geirrt haben [...]%

— um der Dogmatik des Herzens willen, die erst im Experiment des christlichen
Epos ihre gediegene Form empfangt. Die Dogmatik des Herzens erschlief3t sich
dem Tiefsinn des Christen, nicht dem Scharfsinn der christlichen Interpreten
und ihrer Kritiker. Ebenso unverkennbar ist die Aufgabe, die der Dichtung
zuféllt. Sie ist das Medium, das dem Tiefsinn des Christen, der seine Religion
ganz versteht, zu angemessenem Ausdruck verhilft. Die heidnisch-christliche
Parallele insinuiert — und darin liegt ihre Kiihnheit — , dal’ der religiGse Tiefsinn
sich im falschen Medium bewegt, solange er den Methoden der Auslegung und
damit des Scharfsinns vertraut, in denen ihm der Freigeist zumindest ebenblrtig
ist. Das ,Studium* der Mythologie geht dem ,Verstandnis‘ Homers voraus, ohne
es einzuschlieBen. ,Homer* aber, das bleibt zu erganzen, umfalt den reifen
Gehalt der Mythologie. Der Rest ist Kulturgeschichte.

Selbstverstandlich tangiert die Vorstellung einer Dogmatik des Herzens oder
einer an den Stoff der Offenbarung gebundenen Wahrheit des Ausdrucks den
Begriff der ,erhabenen® Poesie. Sie gibt der Poesie des bewegten Herzens eine
finale Bedeutung, die durch das Subjekt nur erreicht, nicht aber, bei Strafe des
Irrtums, abgewandelt oder ausgetauscht werden darf. Im Ausdruck des Subjekts
regiert als subjektlose Substanz das Wort der Offenbarung, die als Ereignis nur
im Mythos, in ihrer vollen Bedeutung hingegen erst im Gedicht greifbar wird.
Aber nattrlich (und darin schreibt sich das Problem fort) setzt der Glaube an
eine Dogmatik des Herzens, diese dem dichterischen Selbsturteil auf halbem
Weg entgegenkommende Modifikation des Offenbarungsglaubens, ebenso auf
die personliche Frommigkeit des Dichters wie auf die seiner Klientel. Wer die
Mythologie nicht kennt, dem wird es schwerfallen, ,den Homer* zu verstehen,
weil er sie allenthalben voraussetzt: nicht als beliebig disponiblen Stoff,
sondern als die stoffliche Seite seiner tatigen Phantasie. Wenn es eine Lehre aus
dem Homer gibt, die der christliche Dichter unmittelbar auf sich beziehen kann,
ohne die Borniertheit des eigenen Glaubens in den Gegenstand der Untersu-
chung hineinzutragen, dann die, daR der Glaube ein integraler Bestandteil der
Poesie selbst ist. Daftr 1aRt sich argumentieren. Den Stoff der aufs Imaginére
gerichteten Hoffnung und der sie steigernden vermischten Empfindungen darf
der Knstler nicht ad hoc erfinden. Er muR3, wenn er wirken soll, in der Seele

% G 198.



Klopstock: Poetik der reinen Bewegung 217

des Publikums ebenso bereitliegen wie in der des Dichters. Er mull geglaubt
werden, er muB, genauer, eine seelische Realitat besitzen, die durch die dichte-
rische T&uschung herausgelockt und entfaltet wird. Die Poesie als Poesie
rechnet mit keinem bestimmten Glauben, wohl aber das Gedicht. Das christli-
che Epos findet die empirische Grundlage seiner Wirkungen in der christlichen
Frommigkeit des Verfassers und seiner Hoérerschaft. In diesem Zirkel erzielt es
die starksten Effekte. Es erzielt sie, stimuliert durch den Zweifel, den die Ortho-
doxie, die tradierte Prosagestalt des Glaubens, von seiten der aufgeklarten Kri-
tik auf sich zieht. Nicht der schwindende Glaube, wohl aber die unaufhaltsam
schwindende Plausibilitdt der ererbten Glaubensinhalte erzeugt das religidse
Bedurfnis, auf das die Poesie des unbedingten Willens antwortet, der Schwie-
rigkeiten sucht, um sich an ihnen zu steigern. Die Kehrseite ist, dal3 eine solche
Poesie die religiosen Vorstellungen, die sie dem Herzen noch einmal entlockt,
vollends verbraucht. Dem nachriickenden Verstand, der die Tauschung durch-
schaut, bleibt wenig mehr als der niichterne Befund, den ,edelsten Verwechs-
lungen® erlegen zu sein.s

Der Experimentalcharakter der ,heiligen® Poesie besteht darin, dal} sie es
unternimmt, die Materie der Hoffnung — den gottlichen Heilsplan — poetisch zu
entwickeln. Der Dichter sieht seine Aufgabe als erfillt an, wenn es ihm gelingt,
die Substanz der Offenbarung restlos nach den Gesetzen poetischer Divination
darzustellen. ,Restlos® kann nur heil3en: soweit sie ihn betrifft. Der ,Plan® des
Ganzen ist ein Entwurf, verstanden nicht als fliichtige Skizze, sondern als Pro-
jektion — als projektive Idee des Ganzen, die erst im fertigen Werk zu der vollen
Bestimmtheit findet, in der sie vergeht. Er enthalt als erstes den Katalog der zu
behandelnden Gegenstande:

Dasjenige, was uns die Offenbarung lehrt, besteht, aus moralischen
Wahrheiten; aus Begebenheiten; aus Prophezeiungen; aus Geheim-
nissen; und aus solchen Stellen, wo das Geheimnisvolle mit jenen,
besonders mit moralischen Wahrheiten, vermischt ist.

97 Deshalb kann Kaiser behaupten, Klopstock nehme im ,,Messias®“ vom Gedanken
einer christlichen Mythologie Abstand: ,,Er will eine Bildsprache schaffen, die nicht aus der
Ahnlichkeit der Geisterwelt mit der Menschenwelt, sondern aus der Unahnlichkeit beider
Welten lebt.”* a.a.0., S. 207. Das trafe zu, wenn das Gefiihl nicht aus der Vermeidung von
Anschaulichkeit seine starken Effekte zoge: Klopstock schafft keine Mythologie, aber er
setzt sie voraus.

%8 G 197.



218 Klopstock: Poetik der reinen Bewegung

Das ist die trockene, die rohe Materie des Gedichts, welche die je besondere
Behandlungsart herausfordert. Die erste Operation des Genies besteht in der
Wahl der Téne:

Aber sowohl in Betrachtung dessen, was wir fiir eine vermutliche
Wabhrheit, als auch dessen, so wir fur eine gewisse halten, scheint
es, dalR der Verfasser des heiligen Gedichts sich folgendes zur
Regel zu machen habe. Die moralische Wahrheit der Bibel, besonders
da, wo sie eine Stufe hoher, als die philosophische, steigt, mul in
ihrer vollen Starke gesagt werden; aber nicht mirrisch und
tribsinnig. [...] Wo eine Anwendung der Prophezeiung notig sein
sollte; so hat sie keine andre Regel, als die allgemeine Regel der
Schriftausleger, die sie dabei zu beobachten haben. Nur mufite der
Dichter die Erfullung in eben dem Tone beschreiben, in welchem
der Prophet die Begebenheit vorher verkiindigt hat. Die Geheim-
nisse sind dasjenige, was mit der meisten Einfalt gesagt werden
muB, aulRer wo sie, daf ich so sage, zu Begebenheiten werden. %

Dal} die moralische Wahrheit ,in ihrer vollen Starke‘ gesagt werden muf3, was
bedeutet, dal} sie den vollen Ton oder Leitton trégt, versteht sich aus der Natur
des hoheren Gedichts, das seinen Zweck in der moralischen Schonheit findet.
Die brigen Tone tragen, als Nebentone, dazu bei, den Hauptton verstarkt her-
vortreten zu lassen und damit zu steigern. Zu ihnen gehdren der Ton der Einfalt
ebenso wie der prophetische Ton, der in der Beschreibung des erflillenden
Geschehens wiederkehren soll, wohl, um den Eindruck der Vorbestimmtheit zu
steigern. Damit wird gesagt, daR die ,Begebenheit’ auf den Ton und nicht der
Ton auf die Begebenheit zu stimmen sei. Das ,heilige* Gedicht ist durchgehend
Auslegung und nicht etwa Historie. Es fligt sich ins Bild, dal} der Verfasser
dort, wo er die poetische Auslegung unter den Begriff der ,Vermutung‘ sub-
sumiert, wie zufallig die Demut bemiht, diese allerchristlichste, die philosophi-
sche ,Wahrheit* Ubersteigende Tugend, der zuliebe die Aussicht auf jenseitige
Entschadigungen fiir das entgangene Jetzt aufkommen muB. Die ,Demut‘ des
Autors, der gerade dort, wo er in volliger SelbstgewiRheit handelt, nur Winke

% G198



Klopstock: Poetik der reinen Bewegung 219

und Chiffren des Unverfiigbaren zu gewahren wiuinscht, findet, zweideutig
genug, ihr MaR im Gehorsam des leidenden Herrn gegen den Vater.

Darlber, dal er in volliger SelbstgewilZheit zu Werke geht, gibt zu Genlge
die Tatsache Auskunft, dall alle Aussagen zur poetischen Entwicklung des
Ganzen, die Uber die Festlegung der Tone hinausgehen, in bezug auf ,jedes
grolRer[e] Gedicht* gegeben werden, also von jedem bestimmten Inhalt absehen.
Der Stoff, heilt das, hat nicht mehr Eigengewicht, als es bedarf, um die poeti-
sche Maschinerie in Gang zu setzen. Um eine Maschinerie handelt es sich:
Anders lieRe sich die Erwartung nicht erkl&ren, eine Reihe von Handgriffen
konne den Erfolg des Projekts bewirken, die, unbeschadet des Umstands, daf}
jeder die volle Prasenz des Dichters verlangt, auf nicht mehr und nicht weniger
zielen als auf den geregelten Wechsel der Tone, der dem Herzen eine
,unangemerkte, aber gewif gefiihlte Harmonie* naherbringt.

Es ist noch eine gewisse Ordnung des Plans, wo die Kunst in ihrem
geheimsten Hinterhalte verdeckt ist, und desto machtiger wirkt, je
verborgner sie ist. Ich meine die Verbindung und die abgemeline
Abwechslung derjenigen Szenen, wo in dieser die Einbildungs-
kraft;

— gemeint ist die Sprache der Einbildungskraft —

in jener die weniger eingekleidete Wahrheit; und in einer andern
die Leidenschaft, vorziglich herrschen: wie sich diese Szenen ein-
ander vorbereiten, untersttitzen, oder erh6éhn; wie sie dem Ganzen
eine grofre, unangemerkte, aber gewi3 geflihlte Harmonie ge-
ben. 100

Das Entscheidende am Wechsel der Tdne ist nicht, dal3, sondern wie er sich im
Gedicht vollzieht. Es betrifft die Technik des unmerklichen Ubergangs oder der
Modulation, in der die Kunst aus ihrem ,geheimsten Hinterhalt heraus agiert.
Das nimmt, wenn auch auf einer anderen Ebene, das formale Motiv des
Naturhymnus wieder auf: den Verzicht auf die feste Proportion (hier: den
durchweg bestimmten Ton) zugunsten der frei fluktuierenden Proportionalita.
Hier wie dort ist der Zweck die verhiillte Rede, der im einen Fall die sich selbst

100 G 193.



220 Klopstock: Poetik der reinen Bewegung

verhUllte Einsicht, im anderen, dem Fall des Klopstockgedichts, die sich verhl-
lende Kunst entspricht. In beiden Fallen aber liegt die Entscheidung zugrunde,
die Wahrheit der Rede — dort die verniinftige, hier die Uberverninftige — in die
sukzessive Entfaltung der in ihr begriffenen Momente zu legen, an deren Ziel
dort die endliche Entkréftung, hier hingegen die ,volle Reife*w0: steht.
Scheinbar ahmt der Klopstocksche Kunstgriff die Natur nach, die keinen
Sprung macht. Deshalb mul} er vor den Augen (und Ohren) des Publikums
sorgsam verborgen werden. Seine Kenntnis zerstort den Eindruck von Natur,
auf den alles ankommt. Was er tatsachlich erreicht, ist gleichwohl etwas vollig
anderes: die strukturelle Nachahmung begrifflich bestimmter Rede unter der
Vorspiegelung, ganz bei den Gegenstanden zu sein, mit dem erklarten Ziel der
Maximierung des Affekts:

Hier das Herz mit dieser Starke zu bewegen, sagt er zu sich, mufl
ich immer, und so steigen, dall jeder meiner vorhergehenden
Schritte Vorbereitung sei. Diesen stummen, erstaunungsvollen
Schmerz will ich hervorbringen! Ich mul? meine Horer nach und
nach mit wehmditigen Bildern umgeben. Ich muR sie vorher an
gewisse Wahrheiten erinnern, die ihre Seele fir diesen letzten
groBen Eindruck aufschlieRen. Wenn sie eine Weile bei Grabern,
die noch mit Blumen bedeckt waren, voriibergegangen sind, dann
sollen sie, noch schnell genung, an die tiefe, totenvolle Gruft kom-
men. Fihrte ich sie auf einmal dahin, so wiirden sie mehr betdubt
werden, als fiihlen. Es gehoren diese Vorbereitungen ohnedies zu
meinem Ubrigen Plane; und itzt will ich sie, aus dieser Ursache, so
anordnen.102

Das Herz, das ist der Gedanke, muR Grund haben, zu fihlen. Und mehr als das:
Es muB in Kenntnis der Grinde so gefiihrt werden, dal} der Affekt seine volle
Stérke erreicht. Das geschieht durch Sukzession (,nach und nach): dadurch,
dal jede Wirkung zur Ursache neuer Wirkungen wird, bis, ,noch schnell
genung‘, die Hauptwirkung eintritt, die dem Plan gemaR ist. Das Verfahren
folgt dem Vorbild der logischen Deduktion, und wie bei dieser hangt die
Sicherheit des Erfolgs daran, daR die Kette liickenlos ist — keine leichte Ubung
angesichts der Unwagbarkeiten in der Genese eines Gefiihls. Das Wagenkdnnen

w01 G 194.
102 G 194.



Klopstock: Poetik der reinen Bewegung 221

des Unwadgbaren erweist sich als der Schlissel zum Erfolg und fast schon als
eine Definition des Dichters: ein Kdnnen, das von der Selbstsicherheit des
Dichters seinen Ausgang nimmt und sich im Erfolg unter Beweis stellt. Der
Bluff oder das Geheimnis der Maschinerie liegt darin, dal} angesichts des
Unwagbaren der Gedanke vollstandiger Entwicklung sich selbst ad absurdum
flhrt, der Plan des christlichen Epos hingegen mit ihm steht und féllt. Schliel3-
lich stellt er die Beweise des Herzens in Aussicht, in denen das Wissen des
Dichters tber das der Ausleger triumphiert. Der Dichter, der Uber die Ursachen
der von ihm erzielten Wirkungen keine Prosaauskunft erteilt, obwohl er sie im
ganzen Uberblickt (und wenn er es tut, dann, wie gesehen, im Bild), befindet
sich in derselben Lage wie die Kritik, die weil’3 (schlie3lich ist sie Zeugin der
Wirkungen), ohne zu wissen: sicher im ganzen, aber keineswegs sicher im
Detail.=z Die Sicherheit, die das Ganze gewaéhrt, ist aber nicht mehr als die
GewilRheit der erfahrenen Wirkung, die den Schlul? auf die Ursachen nur in
Ausnahmefallen erlaubt. Die Unsicherheit entsteht also dort, wo Sicherheit
verlangt und in Aussicht gestellt wird.

Angenommen, dem Dichter geléange es, den Gegenstand im Gefihl voll-
standig zu entwickeln, so ware am Ende die Kritik tberzeugt, nicht aber das
sezierte Geflhl. Das darf nicht sein, schon allein deshalb nicht, weil der
Gegenstand, wenn (berhaupt, nur im Gefiihl existiert. Das in seinen ,feinen
Entwicklungen‘:4 blol3gelegte Geflihl erkaltet an sich selbst, es wird zum
Objekt verstandiger Analyse. Es ist der Widerspruch, an dem die ,heilige®
Poesie scheitert. Dieses Scheitern verdient genauer beleuchtet zu werden, weil
es, genaugenommen, ein Scheitern der Theorie ist, die sich der Poesie zu unlau-
teren Zwecken bemachtigt. Eine freie Religiositat, die den schitzenden Raum
tradierter Religionsauslegung verlassen hat, weil — sagen wir es ruhig — sie das
intellektuelle GegenwartsbewuRtsein geniert, erfindet sich in der Poesie, die
guten Argumente der Religionskritik tberspringend, die besseren Griinde einer

103 Die Kritik sollte sich fast nicht einlassen, die Ursachen dieser so schnellen und so
machtigen Wirkungen aufzusuchen. Sie sind von so verschiednen Feinheiten, und diese
haben ein so mannigfaltiges Verhaltnis untereinander, dal es unendlich schwer ist, sie alle
mit Richtigkeit zu entwickeln. Und wenn sie entwickelt sind, so untersucht sie der Leser von
tiefsinnigem Geschmacke zwar gern; allein der Poet wulte sie schon, und wufite noch mehr,
als diese; oder, wenn er auch etwas Neues lernte, so wirde er doch nicht mehr Poet dadurch.
Uberdies sind diese feinen Entwicklungen, die den Faden durch das ganze Labyrinth ziehn,
zu sehr der Gefahr ausgesetzt, unrichtig, durch ihre Feinheit, zu werden.* G 192f.

104 Siehe die vorige Anmerkung.



222 Klopstock: Poetik der reinen Bewegung

Auslegung, die auf nichts anderes aus ist als auf die Bestatigung, die das reli-
gidse Gefuhl durch kunstvolle Vergegenwartigung erfahrt. Das Geflihl bestatigt
sich selbst: darin liegt das Problem. Vielmehr, es wird zum Problem, sobald die
Theorie die Bestatigung fir bare Miinze nimmt, so, als handle es sich um ein
Argument, noch dazu ein unschlagbares, innerhalb des theoretischen Diskurses.
Das klingt nicht unplausibel, denn die poetische Wirkung ist unbestreitbar.
Nichts liegt der metaphysischen Lesart naher als der Versuch, durch die
Annahme substantieller Verhaltnisse Eindeutigkeit zwischen Wirkung und
Ursache herzustellen. Andererseits (und das ist ein sehr merkliches Defizit der
theologischen Lesart) verbietet es sich von selbst, alle Wirkung der Poesie auf
die geoffenbarten Wahrheiten der Religion zurtickzufihren. Entweder also ist
die ,heilige‘ Poesie eine andere Art Poesie, oder die Wirkungen der Poesie
haben einerlei Ursache, zu deren Kenntnis die heilige Poesie nicht mehr beitragt
als den in der Durchfihrung sich ins Gegenteil verkehrenden Versuch, den
Umfang der ,ganzen Seele® objektiv zu bestimmen.

Uber jede theoretische Intention des Dichters hinaus (soweit seine Schriften
dariber Auskunft erteilen) er6ffnet die Entdeckung des Tonverhalts einen vol-
lig neuartigen Weg, das dem subjektiven Belieben entzogene Substrat des
Gedichts zu benennen. In gewisser Weise kehrt in Klopstocks Lehre vom Ton-
verhalt, nunmehr psychologisch gewendet, unerkannt die magische figura des
Celtis wieder:

Was den Tonverhalt angeht, so vergleicht das Ohr in den FiRen:
Silben mit Silben; in den Abschnitten oder Versen: Filie mit Fi-
Ren; und in den Perioden: entweder Abschnitte mit Abschnitten,
oder Verse mit Versen. Die Abschnitte, Verse, und Perioden kon-
nen auch den Tonverhalt ahnlich erhalten, oder ithn den Graden
nach vermehren und vermindern, oder auch sein Ubereinstimmen-
des und Abstechendes abwechseln lassen.

Zeitausdruck und Tonverhalt sind immer zusammen und wirken
daher zugleich [...]10s

Der Tonverhalt entsteht, wie der Zeitausdruck, im Gehdr. Anders als dieser

entsteht er nicht durch einfache Impression, sondern durch Zuordnung und
Vergleich. Beide beziehen sich auf ein und dieselbe Materie: die Langen und

105 G 127f.



Klopstock: Poetik der reinen Bewegung 223

Kirzen des Gedichts. Folglich liegt der Unterschied zwischen beiden im Urteil
selbst. Es gilt einmal dem sinnlichen, das andere Mal dem rationalen Substrat
des Verses, vorausgesetzt, man begreift darunter die Proportion oder das
Gewebe von Proportionen, das der Tonverhalt einschlief3t: ,Silben mit Silben®,
,FURe mit FlRen*, etc.

Allerdings entpuppt sich bei ndherem Hinsehen das rationale Substrat als das
irrationale, da die begriffsmaRige Silbenzeit keine festen Proportionen zulaft,
sondern nur die fluktuierende Proportionalita. Das pradestiniert es fur die Funk-
tion, die ihm die Theorie zuspricht:

Die Gegenstdnde des Tonverhalts sind gewisse Beschaffenheiten
der Empfindung und der Leidenschaft, und was etwa durch ihn
vom Sinnlichen kann ausgedriickt werden. 06

,Gewisse Beschaffenheiten der Empfindung und der Leidenschaft®: andere
nadmlich als die, auf die der Zeitausdruck sich bezieht, der ,,vornehmlich Sinn-
liches*“107 bezeichnet, und damit ganz offensichtlich die harmonischen Charak-
tere der Leidenschaften, die bewirken, da, wie es in der ,Vorrede“ heilit,
»~wenn eine stark getroffen wird, die andern mitempfinden, und in ihrer Art
zugleich wirken®.108 Es sind die Charaktere, die daflir sorgen, dal3 die ,ganze
Seele® im Spiel ist, sobald ein Vers erklingt.

Der Tonverhalt bewirkt also, wie von selbst, ganz dasselbe, was die im Plan
des ,heiligen* Gedichts sich methodisch ordnende Technik der Ausdrucks-
steigerung der Poesie an der Grenze ihrer Mdglichkeiten abverlangt. Und er
bewirkt es scheinbar anstrengungslos, weil nicht der ,Plan* z&hlt, sondern das

06 G 127.

107 Die Bewegung der Worte ist entweder langsam, oder schnell. Sie hat, von dieser
Seite angesehn, Zeitausdruck. Dieser bezeichnet vornehmlich Sinnliches, und dann auch
gewisse Beschaffenheiten der Empfindung und der Leidenschaft.“ G 126.

108 Die Krafte unsrer Seele haben eine solche Harmonie unter sich, sie flieBen, wenn
ich es sagen darf, so bestédndig ineinander, dal, wenn eine stark getroffen wird, die andern
mitempfinden, und in ihrer Art zugleich wirken.” G 194. — Vgl. die vollig unzureichende
Erklarung bei Mennighaus: ,,Der Tonverhalt [...] ist also etwas Unsinnlicheres, rein Rela-
tionales, wenn man so will ,Geistigeres® und steht insofern der Dimension des Affekts [...]
von sich aus naher als rein sinnlichen Gegenstéanden.* G 307.



224 Klopstock: Poetik der reinen Bewegung

Sichhalten in der Bewegung, die in jeder ihrer Phasen als Figur gegenwartig ist,
wie die Bilder des VVogelflugs und des Tanzes suggerieren sollen. 0

Es ist Uberhaupt nicht leicht, die Bewegung des ungetrennten
Silbenmales ihren Tanz so halten zu lassen, dall man sie in
Wendungen leitet, die weder Anstrengung noch Schwache zeigen,
und den Zeitausdruck und Tonverhalt mit gleichem Schritte
fortfuhrt; oder da, wo nur der eine von beiden zum Inhalte paft,
daftr sorgt, daR der passende recht weit vortrete, und der andere
dartiber desto weniger bemerkt werde. Ich nenne dies vollendete
metrische Schonheit.110

Das schwebende Gleichgewicht zwischen Zeitausdruck und Tonverhalt erzeugt
eine Kunst des Ausdrucks, in der die Bedeutung ganz in Bewegung gel6st
erscheint, ohne einer formalistischen Bewegungsartistik geopfert zu werden. In
der kommenden Dichtung gewinnt das, was Klopstock hier als verstechnische
Variante beschreibt, jenseits aller Gattungserwagungen Kontur. Es ist das reine
lyrische Gebilde, das erst im Gelingen kenntlich wird. Nichts charakterisiert es
scharfer als die in ihm wirksame Abwehr des starken Ausdrucks, den sein
Erfinder, dem Geist der heiligen Poesie inzwischen weit entrlckt, in den Zeit-
ausdruck und damit in die sinnliche Versbewegung legt. Das erinnert an die
rhetorische Lesart lebendiger Rede. Aber zugleich bezeugt es eine Abkehr von
ihr, die kaum deutlicher ausfallen konnte. Ausdrucksminderung statt -steige-
rung, so die letzte Pointe der Klopstockschen Verskunst, schafft jene fllichtigen
Versgebilde, in denen der Inhalt, als ,,nicht wichtig genung [...], um durch so
etwas Heraushebendes, als der lebendige Ausdruck hat, unterschieden zu
werden®,111 eine Indifferenz gewinnt, die nicht etwa Gleichgultigkeit gegen die

109 Kevin Hilliard, Klopstock in den Jahren 1764 bis 1770: metrische Erfindung und
die Wiedergeburt des Dichtung aus dem Geiste des Eislaufs, in: Schiller-Jb., 33. Jg. 1989,
S. 145-184, weist auf die mythologischen Aspekte des Eislaufs bzw. Tanzes hin: das ist
hibsch und erhellend im Detail, aber es trifft nicht den Kern: dal} beide, ebenso wie der
Vogelflug, rhythmische Metaphern sind, dazu bestimmt, die in der Figur — dem Tonverhalt,
poetologisch gesprochen — sich vollziehende Synthesis der Bewegung darzustellen. Vgl.
auch Winfried Menninghaus, Dichtung als Tanz: zu Klopstocks Poetik der Wortbewegung,
in: Comparatio, 1991, Nr. 2/3, S. 129-150.

10 G 152.

1 G 152.



Klopstock: Poetik der reinen Bewegung 225

metrische Form bezeugt, sondern das rhythmische Sichwiegen der Seele jen-
seits aller bestimmten Differenz.

6. ... ,,der Tropfen am Eimer*

Es gehort zu den schlissigen Paradoxien der Lyrik, dal Klopstocks wohl
bekanntestes Gedicht, die ,,Frihlingsfeyer”, mit einer Negation beginnt, die
nicht weniger einschliel3t als den kosmologischen Ehrgeiz der neueren Poesie,
der (im aufgeklarten Lehrgedicht) den Prakopernikanismus der humanistischen
Frihzeit langst hinter sich gelassen hat, nicht ohne sich damit auch des
magischen Sternenglaubens zu entledigen, ohne den dieser Ehrgeiz kaum mehr
verrét als den Drang zur Schaustellung des besseren Wissens.1:2 Andererseits
gibt die Aufklarung Uber das kopernikanische Universum oder die ,,Mehrheit
der Welten*, wie sie die Konversationsschrift des Grafen Fontenelle
beziehungsreich nennt,2:2 nicht einfach dem besseren Wissen gegen ein
geringeres Raum. Was sich in ihr ein ums andere Mal darstellt, ist der Sieg des
Wissens uber das Nichtwissen oder der Mythos der Vernunft. Sinnféllig macht
das einmal mehr der Naturhymnus. Dort, wo sich die Abkehr der Betrachtung
von den metaphysischen Gegenstanden Materie und Bewegung, Zeit und Raum
hin zum ,System der groBeren Welt* vollzieht, vollzieht sich auch — vom

112 Nicht in den Ozean der Welten alle
Will ich mich stirzen! schweben nicht,
Wo die ersten Erschaffnen, die Jubelchdre der S6hne des Lichts,
Anbeten, tief anbeten! und in Entziickung vergehn!*
Hier und im folgenden zitiert nach Muncker-Pawel 1,133-137. Metrische Analyse bei
L. L. Albertsen, Die freien Rhythmen. Rationale Bemerkungen im allgemeinen und zu
Klopstock, Aarhus 1971, S. 142ff.

113 Die Annahme einer Mehrzahl bewohnter Welten flihrt den Blick des Angehorigen
fremder Kulturen in die theoretische Disziplin der Astronomie ein und damit einen fingier-
ten Gedankenaustausch, in dem es darum geht, die Lage des jeweils anderen zu begreifen.
Da ist, mit dem Blick auf den Schlul? der ,,Friedensfeyer* (,,Und unter ihm neigt sich der
Bogen des Friedens!”) nicht unerheblich, dal3, wie Fontenelle schreibt, die Mondbewohner
keinen Regenbogen kennen: Bernard de Fontenelle, Entretiens sur la pluralité des mondes
(1686), dt. Dialogen uber die Mehrheit der Welten. Mit Anmerkungen und Kupfertafeln von
Johann Elert Bode, Berlin 1780, Reprint Weinheim 1983.



226 Klopstock: Poetik der reinen Bewegung

Skeptiker mit einem Aufatmen quittiert2s — der Ubergang vom unverfiigbaren
zum verfigbaren Wissen. Die von Kopernikus eingeleitete Umkehr des Blicks
findet in dem durch ihn erschlossenen Universum ihren vornehmsten
Gegenstand. Es missen also schon Griinde eigener Art vorliegen, die den
aufgeklarten Dichter im Gedicht veranlassen, aus dem Schatten des Mythos
herauszutreten. Sie betreffen weniger das einzelne Gedicht als den
Weltentwurf, mit dem es aufwartet, und der sich, nicht zuféllig, weithin mit
dem zusammenflgt, was seither mehr oder minder deutlich als ,Lyrik*
wahrgenommen wird.

Wenn die Gedichte in freien Rhythmen, die Klopstock erstmals 1758-60 im
»-Nordischen Aufseher* veroffentlichte, auRBer der einfachen Feststellung, daR
sie in ,freien Metren geschrieben sind, etwas verbindet, dann der Umstand, daf
in ihnen die gegensatzlichen Techniken der Ausdruckssteigerung und -minde-
rung so betont gegeneinander gearbeitet sind, dall man ohne weiteres sagen
kann, in ihnen werde das lyrische Experiment auf die Spitze getrieben. Das
geschieht einerseits durch die energische Sprachform, die den Vers schnell
macht und in der jede Sequenz die kommenden Eindriicke vorbereitet, anderer-
seits durch das sptrbare Auswiegen der Verse und Strophen. Ohne den rhetori-
schen Strom zu unterbrechen, bilden sie — um das Bild weiterzufiihren — in ihm
Inseln, Gruppierungen, in denen das Steigen und Fallen des Tons, die langen
und kurzen Kola proportionierte Ganzheiten bilden. Letztere wirken in den fol-
genden nach, bei schwindender Intensitdt — ohne doch in ihnen, wie vom
Prinzip der Entwicklung gefordert, aufzugehen.

Es sind lyrische Piecen, die inmitten der forcierten Kasuistik des Herzens
den blinden Trieb zu Gehor bringen, dem diese entstammt: den reinen Willen,
der die Welt erschafft, die sie im selben Moment berschreitet. Deutlich macht
das ein Vergleich der frihen Fassungen mit denen der Hamburger Ausgabe von
1771. Letztere, gelegentlich als klassizistisch geschmaéht,::s beherzigen in der
metrischen Differenzierung konsequent die vom Dichter aufgestellten Regeln
des emotiven Sprachbaus,6 Regeln also, die der Ausdruckssteigerung dienen
sollen, doch im Effekt — zu denken ist an die Regeln der Nebenausbildung und
der Fernstellung — erneut beide Tendenzen gegeneinander ins Recht setzen.

114 Moralists, S. 369.

115 Jorg-Ulrich Fechner, Nachwort zu: Klopstocks Oden und Elegien, Darmstadt 1771,
Faksimiledruck Stuttgart 1974, S. 5™f.

116 Ulrich Schodlbauer, Odenform und freier Vers, a.a.O., S. 200f.



Klopstock: Poetik der reinen Bewegung 227

Nicht der starkere Ausdruck setzt sich in diesen Oden durch, sondern die star-
ker gespannte Erregung.

Nur um den Tropfen am Eimer,
Um die Erde nur, will ich schweben,
Und anbeten!

Halleluja! Halleluja!
Auch der Tropfen am Eimer
Rann aus der Hand des Allméachtigen!

Da aus der Hand des Allmé&chtigen
Die grossern Erden quollen,

Da die Stréme des Lichts
Rauschten, und Orionen wurden!
Da rann der Tropfen

Aus der Hand des Allméchtigen!17

Nur um den Tropfen am Eimer,

Um die Erde nur, will ich schweben, und anbeten!
Halleluja! Halleluja! Der Tropfen am Eimer

Rann aus der Hand des Allmé&chtigen auch!

Da der Hand des Allmé&chtigen

Die groRReren Erden entquollen!

Die Strome des Lichts rauschten, und Siebengestirne wurden,
Da entrannest du, Tropfen, der Hand des Allmachtigen!

Das Bild vom Tropfen am Eimer bringt die Abkehr von der kosmischen Ein-
gangsvision. Es ist ein aus Jesaja 40, V.15 geldufiges und dennoch, im
GedichtfluB betrachtet, eigentiimliches Bild. Wéhrend der ,Tropfen® explizit in
Referenz zur ,Erde* gesetzt wird, fehlt fur ,Eimer® der Referent. Logisch wére
es, das Weltall, das Ganze der Schépfung in den Blick zu nehmen, gébe es nicht
ein asthetisch motiviertes Zdgern, das sich bei dieser Auflésung nicht beruhi-
gen mdochte. Der Blick auf die alttestamentarische VVorgabe macht es dem Inter-
preten nicht leichter:

17 Das Landleben*, Klopstocks Oden und Elegien, a.a.O., S. 1.



228 Klopstock: Poetik der reinen Bewegung

Sihe / die Heiden sind geacht wie ein Tropff so im eimer bleibt /
vnd wie ein Scherfflin so in der wage bleibet / Sihe / die Insuln
sind wie ein Steublin.118

Was fehlt, ist der kosmologische Bezug, also das Wesentliche an Klopstocks
Gedicht.129 In ihm bezieht sich das Motiv der Kleinheit nicht — oder nicht
zuallererst — auf das Verhéltnis zum HERRN, sondern auf die innerhalb der
Schopfung anzutreffenden Relationen. Die Erde als das angesichts des durch
die Akte der Vernunft erschlossenen Weltalls unfal3bar Kleine ist die Welt, aus
der das anbetende Individuum seine Griinde zieht. Die erhabene UbergréRe des
Universums ist das eine, die Einzigartigkeit dieser Erde, des ,Sterns unter
Sternen‘, das andere. Sie ruhrt daher, dal? letztere den Erfahrungsraum des In-
dividuums (und seiner Gattung) umschlieRt, einen Raum, der im Bild des
Umschwebens sogleich berschritten wird. Die Theorie — oder die theoriege-
leitete Vorstellung — bleibt mit im Spiel. Das hat gute Griinde. Denn nur so
kann die Erde, als das — gegen das physikalische Universum — unendlich Kleine
dem All die Waage halten. Die blol’e Anschauung bewirkt auf diesem Feld
nichts. Das unendlich GroRe ist nur im Rahmen einer mathematischen
Operation denkbar, die fir die sich vergeblich spannende Anschauung die Idee
der Gleichartigkeit der Welten hervorzaubert. Der Hand des Schopfers entrinnt
eine Welt wie die andere. Nur deshalb ist jede die Welt. Dal} diese Erde, gegen
die ,groReren Erden‘ gehalten, nur gering wiegt, ist ein Gedanke, der den
Frommen zur Selbstbesinnung zu bewegen vermag, eine Dreingabe der Physik
flrs Sentiment, nicht mehr, nicht weniger.

Warum also das Zdgern? Meint der Dichter nicht, was er sagt? Keineswegs.
Nur geht das Gesagte tiber das Gemeinte deutlich hinaus. Der fehlende Referent
rickt die Bildlichkeit der Metapher ins BewuRtsein des Horers und mit ihr das
h&usliche Motiv, das dem kosmologischen Aufschwung so seltsam kontrastiert.
Der Eimer holt, ironisch gesagt, das Geh&use ins Bild, die Stube, in welcher der

118 D. Martin Luther, Die gantze Heilige Schrifft deudsch, Wittenberg M.D.XLV.,
Sonderausgabe Darmstadt 1972.

119 Ein solcher Bezug findet sich in XI,2 von Augustinus’ ,,Confessiones®, in dem von
den ,,Zeittropfen* die Rede ist, die aus der Hand des Allméchtigen rannen: ,,caro mihi valent
stillae temporum*. Kurt Flasch, ,,Was ist Zeit?* Augustinus von Hippo. Das XI. Buch der
Confessiones. Historisch-philosophische Studie. Text — Ubersetzung — Kommentar, Frank-
furt/M. 1993.



Klopstock: Poetik der reinen Bewegung 229

auf unbestimmte Fernen gerichtete Dichterblick unversehens auf das Nachst-
liegende oder -stehende féllt. Der Eimer ist das banale Ding, dessen unsymboli-
sche Anwesenheit jene ostentative Demut, die im Kleinen das Analogon der
groBen Welt zu erblicken vorgibt und an ihm sein Genugen zu finden behaup-
tet, Lgen straft und sie zwingt, ,herauszugehen* in die landliche Natur und sich
angesichts des geringsten der Mitgeschopfe den Hochmut des Frommen
einzugestehen, der sich hinter der bescheidenen Attitlide verbirgt. Der nahende
Gott ist aufgefordert, ihn aus dem Herzen zu tilgen.

Aber du Frihlingswirmchen,

Das grinlichgolden neben mir spielt,
Du lebst; und bist vielleicht

Ach nicht unsterblich!

Ich bin heraus gegangen anzubeten,
Und ich weine? Vergieb, vergieb
Auch diese Thrane dem Endlichen,
O du, der seyn wird!

Dennoch lohnt es sich, bei der fllichtigen Tropfenepisode zu verweilen. Denn
der Tropfen am Eimer, die Welt en miniature, preisgegeben an die hadusliche
Kontingenz, rickt, starker als der in der Vorstellung ausgegrenzte ,Ozean der
Welten* dies offensichtlich vermag, den Gedanken der Kontingenz der real
erfahrenen Welt ins BewuRtsein. Uber den Schopfungsmythos gerét erneut das
ausgegrenzte All in den Blick, diesmal jedoch nicht, um den reilienden Sog ins
gedachte Zentrum zu imaginieren, sondern um den durch die Marginalisierung
der eigenen Existenz erzeugten Schwindel zu Gbertrumpfen:

Wer sind die tausendmal tausend, wer die Myriaden alle,

Welche den Tropfen bewohnen, und bewohnten? und wer bin ich?
Halleluja dem Schaffenden! mehr wie die Erden, die quollen!
Mehr, wie die Siebengestirne, die aus Strahlen zusammenstromten!

Bis hierher ware die HeilsgewilRheit, zu der sich der Fromme, angeweht von
den Schauern der Kontingenz, aufschwingt, um im Naturphdnomen die Nahe
der Gottheit zu erfahren, die ,Seele‘ des Gedichts. Doch eine solche, etwas
schlichte Lektlre kapituliert zu friih vor der Opakheit des aufgewiihlten Ge-
fuhls. Die Lichtmetaphorik, die das Gedicht durchzieht, spricht noch von etwas
anderem. In ihr begegnen sich eine altere und eine neuere Lesart, die neuplato-



230 Klopstock: Poetik der reinen Bewegung

nisch-mystische und die aufgeklarte, an der der mythologische Hell-Dunkel-
Gegensatz ebenso Anteil hat wie die Newtonsche Einsicht in die physikalische
Natur des Lichts. Die aufgehende Sonne der Vernunft beleuchtet eine Welt der
Tatsachen, in der die vertrauten Relationen ins Unvertraute verschoben und
damit dem Gemut entriickt werden.

Das mag zunéchst hergeholt erscheinen, aber es ist exakt dieses Spiel der
sich kreuzenden Metaphoriken, das dem Nichtwollen der Eingangsstrophe zur
Pragnanz verhilft. Die Demutshaltung der zweiten Strophe entspringt einer
Erregung, an der die Vorstellung der Myriaden Welten (,Ozean*) des physikali-
schen Universums ebenso teilhat wie die in der christlichen Jenseitsvorstellung
wirksame Ursprungsmetaphysik.:2o In dieser Erregung wird das mystische Ver-
langen, sich dem Ursprung ,in Entziickung* zu vereinen, durch die befremdliche
Vorstellung des multisolaren Universums wirksam gestaut. Der Abwehrgestus,
der in der ersten Zeile hérbar Kontur gewinnt, gilt der Unendlichkeit des physi-
kalischen Weltalls. Ihr gegentiber erscheint die mystische Unendlichkeit Gottes
fast wie ein idyllisches Séparé. Der Abgrund der Gottheit tut sich konsequent
im Abgrund des Staunens Uber die unbegreifliche Einheit beider Weltentwurfe
kund. Demnach schreibt, um die eingangs genannte Paradoxie nun zu bestim-
men, jene Negation in der bebenden Scheu, den unergrindlichen Geheimnissen
Gottes mit der Attitiide kosmologischer Neugierde nahezutreten, den Anteil der
Neugierde an der Unergriindlichkeit des Geheimnisses aus. Der Effekt besteht
darin, dal} nicht die Negation selbst, sondern das vordergrindig negierte Bild
sich der Wahrnehmung einprégt und den Affekt des Horers aufs Ungewisse hin
stimuliert.

Was die Erregung im Fortgang steigert oder, genauer gesagt, sich in der
Form wachsender Erregung niederschlégt, ist die Wiederkehr derselben Para-
doxie im meditativen Objekt demutiger Bescheidung. Jene anbetungswiirdige
Welt im Tropfen existierte nicht flr ihren Betrachter, ware er nicht der versierte
Wissende, der die Kenntnis des physikalischen Kosmos in die imaginierte
Anschauung dieses Mikrokosmos hineintragt, wohl wissend, daR ohne die op-
tischen Hilfsmittel des forschenden Verstandes die Einbildungskraft hier
keinerlei Gegenstand fande. Jetzt erst, in einer sich am Abgrund der Kleinheit
vollziehenden zweiten Wendung, findet der Geist die Kraft, sich der Licht-
metapher als kosmischer Ursprungsmetapher zu bedienen, um das unbegreiflich
GroRRe mit dem unbegreiflich Kleinen zusammenzubinden:

120 \Wo die ersten Erschaffnen, die Jubelchére der Séhne des Lichts / Anbeten [...]“



Klopstock: Poetik der reinen Bewegung 231

Da ein Strom des Lichts rauscht’, und unsre Sonne wurde!
Ein Wogensturz sich stlrzte wie vom Felsen

Der Wolk’ herab, und den Orion glirtete,

Da entrannest du, Tropfen, der Hand des Allmachtigen!

Wo also liegt das Problem? Es liegt darin, dal} die durch jene zweifache
Umkehr angefachte und zu einem unbestimmten Ziel fortlaufende Erregung,
gleichgiiltig um die Gegenstéande, die ihr der Dichter im Fortgang des Gedichts
unterlegt, ein Bewegungspotential freisetzt, das sich in den Bildern, die es
produziert, nicht mehr domestiziert. Vielmehr verrét seine Herkunft, dal} es in
ihnen nicht zu Hause sein kann oder darf, da das durch die dem eigenen Deu-
tungswunsch entzogene Verschrankung der Weltbilder ,heraus‘-gezwungene
Subjekt seine Exzentrik als Steigerung der eigenen Befindlichkeit erfahrt. Das
numinos gedeutete Naturphanomen mit seinem Wechsel von Dunkel und Helle,
von Nacht und Tag, von Spannung und Entladung (spétere Autoren werden zu
starkeren Drogen greifen) l&it sich als eine Folge von Erregungsmetaphern
verstehen, in denen sich die Exzentrik des Subjekts, der Logik ihrer Selbstaus-
legung folgend, als Deutungsabkehr zu erkennen gibt, in der die gedeutete Welt
als Stimulans zu neuer, ungeahnter Entfaltung kommt. Das physikalische
Universum ist das wirkliche (das sagt die Vernunft und die Einbildungskraft
spricht es ihr nach) und ineins damit der unglaubliche Abgrund, an dem die
seelische Topologie von Nahe und Ferne, das mythische Konzept von Entzwei-
ung und Vereinigung ihre beschreibende Kraft einblRen. Die ,N&he‘ Jehovas
Im Gewitter enthdlt den erlebten Sturz in den Abgrund, bei dem die Seele,
gemal der Terminologie des Theoretikers Klopstock, sich nicht mehr abfordert
als die erhdhte ,Wirksamkeit* ihrer Krafte.



Vierter Tell
Entwurf der Lyrik



Entwurf der Lyrik 235

1. Das lyrische Paradox

Der Satz, dal3 Lyrik zun&chst und vor allem eines sei, ndmlich etwas anderes als
Prosa — dieser Satz enthélt in nuce den Hinweis, da es wohl nicht Sache der
Prosa sein kann, tber dies Anderssein abschliellend zu befinden, es sei denn, sie
nivelliert die Differenz zwischen Lyrik und Prosa durch ihre Art und Weise, sie
zu behaupten. Die géngige Praxis nahrt diesen Verdacht und modelliert aus ihm
eine Art vorgreifender Gewil3heit. Sie betrifft die technische Deutung der Lyrik.
Offenbar aullerstande, das Axiom ernstzunehmen, das einzulgsen sie vorgibt,
verwandelt sie ihren Gegenstand unterderhand in unernste Prosa, in Spielprosa:
in ein Spiel mit Formen, die, bei Licht betrachtet, allesamt dem Arsenal guter
oder weniger guter Prosa entstammen, mit Ausnahme der Metrik, die durch den
Gang der Lyrik selbst auBer Kraft gesetzt zu sein scheint. Und sie (jene Gewil3-
heit) betrifft die mystische Deutung, die fur die Lyrik das Unsagbare reserviert;
das Sagbare bleibt, wie sollte es anders sein, identisch mit dem, was sich in
Prosa sagen laRt.

Der Lyriker, der (in Prosa) iber Probleme der Lyrik referiert, kann sich den
Widerspruch leisten, solange er weil3, dal’ er, von der Lyrik herkommend, un-
eigentlich spricht: Als Techniker, der seine Handgriffe vorfihrt, bentzt er die
Sprache der anderen, er suggeriert, dal’ seine und ihre Sprache im Grunde iden-
tisch sind. Der Zweck liegt auf der Hand. Erzielt werden soll ein forciertes
Verstehen, das Uber die Untiefen des Nichtverstehens hinwegtréagt, eines Nicht-
verstehens, welches der Sache notwendig inhadrent ist. Denn natirlich ist das,
was in Lyrik zur Sprache kommt, nicht referierbar. Also kommt es darauf an,
den entscheidenden Schritt, der notig ist, dem Dichter auch dort zu folgen, wo
er das Nichtidentische andeutend ins Spiel bringt, zu minimieren, so daf er sich
nahezu von selbst versteht, aus dem weitertreibenden Impuls des einmal in
Gang gesetzten Verstehens heraus, als handelte es sich dabei um nicht mehr
und nicht weniger als einen reflexionslos zu vollziehenden Akt des guten Wil-
lens. Damit ist manches gesagt. Zwar steht es dem sich kommentierenden Lyri-
ker frei, flr den einen Aspekt seines Tuns auf Kosten des anderen zu votieren,
doch jedes Votum, fir sich genommen, wird leer sein. Weder die technische
noch die mystische Option konstituiert ein Objekt. Wenn Uberhaupt, ist Lyrik
beides: Kalkil und Geschehen, Machwerk und Ereignis. Eine Auslegung
verweist auf die andere, und beide zusammen bezeichnen die Verlegenheit, der
sie entstammen. Die mystische Deutung ist die Kehrseite der technischen et
vice versa. Nicht daR sie einander widersprechen, sondern dal} sie gezwungen



236 Entwurf der Lyrik

sind, den Widerspruch in der Sache zu lokalisieren, macht sie kenntlich. Denn
keine Anleihe auf die Sache selbst ist ganz reell, sobald man Uber sie spricht.
Der Widerspruch liegt in den Deutungen, insofern beide den Anspruch erheben,
zu sagen, was Lyrik ist. Sie sind Lesarten des Satzes, daR Lyrik etwas anderes
sei als Prosa, konkurrierende Lesarten, und es gilt, daR beide weder einzeln
noch gemeinsam richtig sein konnen.

Lyrik ist nicht Prosa und Prosa nicht Lyrik: Damit ist keineswegs gesagt, wie
die Differenz beschaffen sein konnte. Es ist nicht einmal gesagt, ob die Be-
schaffenheit der Differenz in Frage steht — entgegen dem Vorurteil, es musse,
zumindest unausgesprochen, von dieser oder jener Differenz die Rede sein.
Beide Deutungen, die technische wie die mystische, setzen unbesehen voraus,
dall es darum geht, der Differenz einen bestimmten Inhalt zu geben. Darin liegt
ihre Naivitat. Es bedarf keines weiteren Milgriffs, um die Lyrik unter das
Diktat der Prosa zu stellen und sie als das zu fixieren, was diese auch ist oder
sein kann.

Entscheidend an jenem Satz ist, daf? er Lyrik und Prosa vor aller inhaltlichen
Bestimmheit zueinander in Beziehung setzt, allein durch die Figur der Nega-
tion. Es wird nicht gesagt, Lyrik sei dies und Prosa sei etwas anderes, sondern
sie werden in ein Verhaltnis wechselseitigen SichausschlieBens gesetzt. Das
bedeutet, dal} jedes Sprechen Uber Lyrik als Lyrik ein Sprechen ber Prosa als
Prosa impliziert und umgekehrt. Wann immer Lyrik thematisch wird, wird sie
es als das andere der Prosa; kein Wunder, wenn jeder Versuch, ihre Grenze
gegeneinander als indifferent gegen diese Lyrik, gegen jene Prosa zu bestim-
men, ins Leere greift. Nur weil es Lyrik gibt, wird Sprache als Prosa greifbar.
Sie wird es im Hinblick auf das, was sich als Lyrik fortschreibt und damit fort-
bestimmt. Denn anders als Prosa wird Lyrik unmittelbar als Lyrik erfahren. Sie
mutet an oder auch nicht. Das liegt weniger an auReren Erkennbarkeiten wie
Metrum, Reim, Zeilenbruch als daran, daR man Lyrik schlechthin nicht wahr-
nimmt, solange man sie nicht als Lyrik, das heil3t, als Nichtprosa realisiert.
Folglich, so 1aBt sich schlieRen, ist sie es — sofern sie nichts anderes als Nicht-
prosa zu sein beansprucht — welche die Prosa als Prosa bestimmt. Demnach
wére Lyrik das Selbstverstdndliche; selbstverstandlich als Ort der Verstandi-
gung uber die Grenzen der Prosa. Denn anders als die Lyrik gewinnt die Prosa
nichts, sobald sie als Prosa kenntlich wird — aul’er dem begrifflichen Makel,
Prosa zu sein.

Das Verhdltnis von Lyrik und Prosa ist asymmetrisch. Prosa gentgt sich
selbst, sie ist, dem Umfang ihrer Selbstauslegung nach, Sprache schlechthin.
Dal} sie Uberhaupt als Prosa, das heift, als ein eingeschréankter Modus der



Entwurf der Lyrik 237

Sprachentfaltung, ins Blickfeld riickt, verdankt sie umstandslos der Tatsache,
dal es Lyrik gibt. Die Sprachgebarde, die das Verstandigungsmittel Sprache
durch das Etikett ,Prosa® zum Nichts-als-Verstandigungsmittel degradiert, ist
selbst keineswegs lyrisch, aber sie verweist auf Lyrik, sie zeigt auf sie als auf
die andere Weise des Sprechens, welche ohne Zweifel besteht. Darin liegt ihre
Funktion. DaR sie Uber diese hinaus nichts besagt, liegt daran, dal} die Zeige-
richtung dies nicht zulaRt. Mit den Mitteln der Prosa ist nicht mehr zu erreichen
als die einfache Anerkennung, daR es das andere Sprechen gibt. Die Ursache
liegt nicht in der Beschrénktheit der Prosa (das heif3t ihrer Mittel), sondern in
ihrer Universalitat. Sich Uber ihre Leistung verstdndigen heif3t, sich tber die
Leistung der Verstandigung ins Benehmen zu setzen. Das Unsagbare ist das
Unsagliche, dasjenige, wortiber man besser schweigt. Wenn die Lyrik nicht
schweigt, so deshalb, weil das unsagbar Genannte fir sie sagbar ist, welil sie es
tatsachlich aussagt, weil es dasjenige ist, um dessen willen sich der Wechsel
von der Prosa zur Lyrik vollzieht. Wer es als Sagbares will, mul’ es in der Lyrik
und nicht im Sprechen Uber sie aufsuchen. Eine dritte Mdoglichkeit gibt es nicht;
zwischen Prosa und Nichtprosa bleibt kein Raum flr eine Sprache des vermit-
telnden Sowohl-als-auch. Was sollte sie auch vermitteln? Die Lyrik selbst
gewinnt Bestimmtheit erst in der Erfahrung ihres Andersseins, sie kann nicht
vermittelt, sie muf} erfahren werden als Nichtprosa, als das, von dem her Prosa
als Prosa bestimmbar wird.

Das klingt paradox. Genausogut lie3e sich behaupten, dall Lyrik als Lyrik
nur im Spektrum ihrer Auslegungen existiert. Denn ,bestimmen®, ,Bestimmt-
heit, ,Bestimmbarkeit® sind Begriffe aus dem Bereich der Prosa, Begriffe, die
rationale Verfahren abrufen, gleichgiltig, um welche es sich im Einzelfall
handelt. Sie auf das zu beziehen, was Lyrik als Lyrik leistet, heif3t, diese mit
Rationalitat auszustatten, mit einer auf3er sich geratenen Rationalitét allerdings,
die jenseits ihres Geltungsbereichs agiert. Nicht, dal3 Lyrik als schlechterdings
irrational zu betrachten ware. Sie hat keine rationale Funktion. Rationalitét ist
indifferent gegen die Erfahrung der Lyrik, sie kann sie nicht anders fassen denn
als Objekt der theoretischen Neugier. Doch dies hier ist ein Gegenstand beson-
derer Art, einer, der sich gerade so weit objektivieren 1aRt, wie es gelingt, ihn
als eine Spielart von Rationalitdt zu fassen. Sofern Lyrik Uberhaupt gedacht
wird, geschieht das in der Vorstellung, dal} sie gleichsam rational verféhrt. In
dieser Vorstellung sind zwei Fiktionen unldsbar miteinander verbunden. Die
erste ist die einer Rationalitat in den lyrischen Gebilden. Sie er6ffnet das Spiel
der Auslegungen: Die Annahme, Lyrik sei in sich rational strukturiert, kann
nicht anders entfaltet werden als durch die Entfaltung der den Gebilden



238 Entwurf der Lyrik

inhdrenten Rationalitat. Die zweite Fiktion ist die einer Rationalitat jenseits der
Rationalitat. Sie unterstellt, dal Lyrik einer eigenen Rationalitat folgt, die mit
der auslegenden nicht identisch sein darf, da sonst die Grenze zwischen Lyrik
und Prosa zu existieren aufhorte. Jede Auslegung ist dieser zweiten Fiktion
nach sensu strictu zum Scheitern verurteilt. Sie mul} jene andere Rationalitét
verfehlen, weil ihre eigene von ihr nichts wissen darf — andernfalls waren sie
ein und dieselbe. Gerade das ist der Umstand, der immer neue Auslegungen
ermdglicht, weil keine, wie man sagt, ihren Gegenstand erschopft. Die prinzi-
piell unzureichende Rationalitat ist die entbundene, die ihren Gegenstand ein
ums andere Mal entwirft.

Warum Fiktionen? In beiden Fallen lautet die Antwort gleich. Es sind Impli-
kate der Verstdndigung dartber, dal? es keine Verstdndigung tber Lyrik gibt,
einer Verstandigung, die entdeckt, dal? sie, auf dem Boden ihrer Unmoglichkeit,
bereits eingesetzt hat und nicht ohne Willkir in das einmal gebrochene Schwei-
gen zuriickkehren kann. Beide Implikate enthalten ein Als-ob. Sie suggerieren,
es gabe Rationalitadt anders, sei es als eine im anderen oder als eine in sich
andere. Strenggenommen sind beide kontraproduktiv. Die Auslegungspraxis,
die sie in Gang setzen, kann nur dadurch in Bewegung bleiben, dal} sie sich
nicht zwischen ihnen entscheidet, daR sie changiert. Der Weg, den sie zurlick-
legt (auf dem sie sich als Praxis bewahrt), flhrt sie von der vorausgesetzten
Rationalitat der Gebilde zu ihrer unauflésbaren Fremdheit ebenso wie von der
postulierten Fremdheit als einer in sich verschlossenen Rationalitat zum Auf-
schliel3en rationaler Strukturen. In dem Moment, in dem sie der einen oder der
anderen Position als der eigenen inne wird, erstarrt sie angesichts der Un-
sagbarkeit des zu Sagenden oder der Beliebigkeit des Sagbaren.

Solange sie in Bewegung ist, exekutiert sie das Als-ob ihrer Pramissen als
ein Als-ob des Sichverstandigens tber die Grenzen von Rationalitat Uberhaupt
anlaBlich der transrational gedeuteten Gebilde. Sie erdffnet demnach in Prosa
den ProzeR der Bestimmung von Prosa als Prosa (einem von Haus aus durch
Rationalitdt ausgezeichneten Medium), als den sie Lyrik liest, weil sie nicht
anders kann. Aber sie fuhrt ihn, im Gegensatz zur Lyrik, als einen fiktiven, da
sie um die Ungegriindetheit ihres Unterfangens wei3 oder wissen kann. Der
Argwohn ist kaum von der Hand zu weisen, dal} dieses Wissen die Auslegung
(oder das Spektrum moglicher Auslegungen) von ihrem Gegenstand isoliert. ES
ist ein Argwohn, der das Geschaft der Auslegung begleitet und begleiten muR.
Er 143t sich auch positiv wenden. Die fiktive und sich in ihre Fiktivitat er-
gebende Verstandigung Uber die ambivalente Rationalitat der lyrischen Gebilde
schafft erst den einen Raum, innerhalb dessen der Lyrik als Nichtprosa die



Entwurf der Lyrik 239

Anerkennung widerfahrt, ohne die sie nichts weiter wére als eine Fata Morgana
des Geistes.

Oder nicht? An sich gibt es keinen Grund, das Schweigen zu brechen, in
dem sich die Aufnahme von Gedichten spontan vollzieht. Es gen(gt sich selbst,
und es genlgt der Erfahrung, von der es bewegt wird. Das Spiel der Deutungen
beginnt jenseits dieser Erfahrung, es ist ein anderes Spiel, Uiberdies eines, das,
wie sich zeigt, den Zweifel an seiner Zulassigkeit zugleich mit seinen Resul-
taten produziert. Allein die Skepsis gegenlber den eigenen Mdoglichkeiten halt
es in Gang, es ist ein fortgesetzter Balanceakt, der die Bereitschaft zum Ver-
stummen Uberall voraussetzt. Der Grund liegt auf der Hand. Die Verstandigung
uber Gedichte mul} sich transparent halten gegeniiber dem, was sie dadurch
verstellt, dall sie das Schweigen bricht. Die Alternative besteht darin, den
Zweifel zu radikalisieren und um einer prétendierten Redlichkeit willen den
Wunsch nach Verstandigung zu unterdriicken, wann immer er sich einstellt, da
er nach eigenem Eingestandnis nicht mehr bewirkt als den von vornherein
vergeblichen Versuch, ein Terrain zu okkupieren, auf dem er nichts verloren
hat. Der einfache Hinweis darauf, dal} Auslegung faktisch geschieht, verfangt
nicht angesichts des Zweifels, ob sie legitimerweise geschieht. \Vorausgesetzt
allerdings, sie ware illegitim, so ware sie es zweifellos im Hinblick auf ihre
eigenen Malistdbe. Das macht es sinnvoll, den Zweifel selbst rational zu lesen
und einzugrenzen.

Bei Licht betrachtet, liegt der Grund der Skepsis gegentiber den Mdglich-
keiten rationaler Verstdndigung tber Lyrik in der universalisierenden Tendenz
rationaler Vollziige. Rationale Weltaneignung lalt sich weder im ganzen
begrenzen noch im Detail isolieren. Rationalitét ist stets eine, es steht keine
andere zur Verflgung. Die Idee einer zweiten Rationalitat, wie immer gewen-
det, ist widersinnig. Die Paradoxie der Lyrik besteht darin, dal3 sie diesen
Widersinn provoziert, dal sie es nur vermoge des Widersinns zur Realitat
bringt — ndmlich in der durch Rationalitdt gezeichneten Welt des Intellekts.
Deutbarkeit ist der Preis der Zugehorigkeit zu einer Kultur, die selbst ihre Irra-
tionalismen als entgleiste Rationalismen begreift und begreifen mul3, weil die
Muster ihres Begreifens es nicht gestatten, andere Formen des Weltverstand-
nisses in ihrem Anderssein zu belassen. Eine dem Postulat der Auslegbarkeit
(und dadurch dem Rationalitatsdruck) entzogene Lyrik verféllt dem Geschwatz,
sie verfllchtigt sich in der Unverbindlichkeit kultureller Epizirkel, in denen die
Regeln des pseudointellektuellen Mein-und-Dein-Spiels die Szene beherrschen.
In der Praxis der Auslegung vollzieht sich die Anerkennung dessen, was Lyrik
leistet, insofern Leistung das Schliisselwort ist, das in der rationalen Kultur die



240 Entwurf der Lyrik

Platze anweist. Die Leistung (den Beigeschmack des Wortes mitgekostet) der
Lyrik erschopft sich darin, dal3 sie als zugehdrig erscheint, weil (ein verkapptes
,obwohl*) sie die Rationalitat Uber ihre Grenzen zwingt. Die Grenziberschrei-
tung kann nicht anders als zweideutig ausfallen. Der Schein dieser Zweideu-
tigkeit fallt auf die Lyrik selbst und 1&Rt sie als das Unaufldsbare erscheinen, in
dem die Vernunft ihren Ratselcharakter erfindet und I0st.

2. Die Erbschaft der Poesie

Warum die Lyrik? Bis ins 19. Jahrhundert hinein galt, wie gesehen, der Gegen-
satz von Lyrik und Prosa als peripher gegeniiber dem umfassenderen von Prosa
und Poesie. Was Lyrik von Prosa unterschied, lief3 sich in Begriffen der Poesie
abhandeln. Als einer Versgattung unter anderen ging ihr gerade die Eigenart ab,
die durch die moderne Gattungsbezeichnung des Prosagedichtes so unnach-
ahmlich ins BewulRtsein gehoben wird: die Exklusivitat gebundener Rede. Die
Figur der Negation ist aus dem ,poéme en prose‘ in der Nachfolge Baudelaires
nicht fortzudenken. Negiert wird mit der — tendenziell unaufhebbaren — Distanz
von Lyrik und Prosa der poetische Weltentwurf, negiert und fortgeschrieben in
einem. Genauer gesagt: Aufgekindigt wird die Identitdt von poetischem
und lyrischem Weltentwurf. Die Lyrik tritt aus dem bergenden Raum der Poesie
heraus und wird modern. Es ist offensichtlich, dal3 der im 19. Jahrhundert zu
beobachtende ProzeR der Transformation des ,allgemeinen®, soll heif3en, sich in
den Institutionen der ,Allgemeinheit’ manifestierenden Bewultseins hin zu
szientifischen Mustern der Selbst- und Weltauslegung den dichterischen
Weltentwurf (was immer sich mit dieser VVokabel verbinden mag) von einem
gewissen Augenblick an nur noch in der Form des Paradoxons zu goutieren
gestattet. Das ware schwerlich zu verstehen, wenn nicht in der &lteren Lyrik die
Griinde schon bereitgelegen hétten, die den Wandel zur Moderne im nachhinein
plausibel erscheinen lassen. Der lyrische Weltentwurf hat eine Vorgeschichte:
eine Geschichte, die zu Rate gezogen zu werden verdient, wenn es darum geht,
das lyrische Paradox in seine diversen Richtungen zu entfalten. Eine Geschichte
auch, in der sich das Paradox ankiindigt, jedoch verhllt: eingebettet einerseits
in die rhetorischen Vorgaben der Poetik, die traditionellerweise nach der
Bestimmung der Poesie und den differentiae specificae ihrer Gattungen
(darunter auch die Ode als das ,lyrische* Gedicht) fragt, eingebettet andererseits
in die Entstehungsgeschichte dessen, was sich neben der Poesie als einer



Entwurf der Lyrik 241

mythisch préfigurierten ,Kunst* in seinen verschiedenen und einander teils ver-
dréngenden, teils erganzenden Erscheinungsformen zu jener Dominanz im All-
tagsbewulitsein der Epoche entfaltet, die man nach wie vor wie selbstver-
stdndlich ,modern® nennt — der ,westlichen* Rationalitét.

Das Gedicht in Prosa ist keine Gattung der Poesie neben anderen. Es ist eine
Gattung, in der das Ende der Poesie seinen Schatten vorauswirft. Seit sie
erdacht wurde, ist alle ,Dichtung* entweder ,Lyrik* (Verskunst) oder literarische
Prosa. Kein liebevoll restaurierter Biihnenvers und keine Wiederentdeckung der
epischen Form in diesem Jahrhundert hat daran etwas zu &ndern vermocht. Das
Prosagedicht ist keine poetische Gattung, sondern eine Form, die das lyrische
Paradox als eine der Denkfiguren, in denen sich das moderne Bewulitsein
erfahrt, sinnfallig macht. Auf die altere Poesie ist das Paradox nicht ohne wei-
teres zu applizieren. Die friihen Beispiele, in denen es sich von ferne anzukin-
digt — wie Celtis’ Sakulargedicht — sind immer auch anders deutbar. Die
Konstellation spricht fir sich, aber sie spricht im nachhinein. Das lyrische
Paradox ist ein Stiick durchsichtig gemachten modernen Alltagsbewulf3tseins.
(,Alltag® heiBt hier Epochenalltag, in den die verschiedenen ,Diskurse* einge-
lassen sind, unter denen der &sthetische, ohne Exklusivrechte geltend machen
zu konnen, eine Sonderstellung einnimmt.) Anders gesagt: Jede heutige Rede
uber Lyrik, sofern sie nicht antiquarisch gemeint ist, partizipiert (vermutlich) an
ihm, auch wenn sie es nicht explizit zum Ausdruck bringt. Im Gegenteil: Seine
explizite Formulierung hat auf den ersten Blick den Schein der Plausibilitat
gegen sich, den das eingeschliffene Reden tber Lyrik fir sich verbucht. Das
kann nicht anders sein. Wer redet, glaubt schon zu verstehen. Im Reden sus-
pendiert der Redende die Ausweglosigkeit seines Unterfangens. VVor allem aber
wimmelt es unter der Decke des einfachen und in seiner Monotonie unbefrie-
digenden Gedankens ,Lyrik ist nicht Prosa® von hergebrachten Bestimmungen,
die nur darauf warten, in ihre vermeintlichen Rechte einzutreten. Lyrik ist
gebundene Rede. Gebunden durch was? Ein Metrum? Einen Rhythmus? Einen
optischen Effekt? Jede Antwort ist geeignet, Widerspruch hervorzurufen, und
ruft ihn unmittelbar hervor. Lyrik ist Sichaussprechen des Subjekts: und wenn
nicht? Spricht das Subjekt etwa nicht in Prosa? Welche geheimnisvolle
Abneigung ist da im Spiel? Die Gegenbeispiele liegen parat. Jedermann kennt
sie, jedermann bedient sich ihrer. Gerade darin besteht — zum guten Teil — das
vielstimmige Reden dber Lyrik, in dem, mit Hegel zu reden, der Versicherun-
gen des Gegenteils kein Ende wird. Lyrik ist anders: Nichts anderes besagt das
lyrische Paradox.



242 Entwurf der Lyrik

Der gemeinsame Nenner all dieser Bestimmungsversuche besteht darin, dald
Lyrik das alles auch einmal war und — neben anderem — weiterhin ist. Selbst-
verstdndlich gibt es das metrische, das rhythmisch verfalite, das optische
Gedicht, das Gedicht, in dem ein Subjekt sich (mehr oder minder) unverhullt
ausspricht, neben dem anderen, das, wie seine Apologeten beteuern, die Sub-
jektstelle absichtsvoll leer laR3t. Dies alles gibt es, und es ist gleichzeitig in die
Distanz geriickt durch die spezifisch moderne Einstellung, die Wert darauf legt,
dal Lyrik dort, wo sie entsteht, ein als dogmatisch beargwohntes Herkommen
negiert, eines in der Regel, wohlgemerkt, nicht alle zugleich (das Uberstiege die
konzeptionelle Kraft des Schreibenden), aber dieses eine aus der Kraft der
Uberzeugung heraus, dal ,moderne Lyrik* aus der Negation stammt, daf sie vor
allem anderen Negation ,ist‘. Das lyrische oder, allgemeiner gesprochen,
poetische Herkommen ist das zundchst zu Negierende, unabhangig davon, wel-
che — tradierte — Variante im Gedicht zum Zug kommt. Die eine Tradition, die
der moderne Lyriker vor allen anderen, theoretisch ebenso in Frage kommen-
den, mit jener Normativitat ausstattet, die es hier und jetzt zu brechen gilt, steht
als pars pro toto fiir die Tradition der europdischen Poesie, die — technisch
gesprochen — als ein im Vergehen begriffenes Normengeflige den dichterischen
Wahrnehmungshorizont réndert.

Der Einwand liegt nahe, damit werde keine Besonderheit der Lyrik, sondern
eine Rahmenbedingung literarischer und &sthetischer Produktion Gberhaupt in
der Moderne genannt. Die asthetische Produktion lebt von der Neuheit, sprich,
dem Wiederholungsverbot in bezug auf das, was bereits vorliegt. Das Plagiat
bedeutet neben der rechtlichen immer auch eine &sthetische Regelverletzung.
Doch die Rede von ,dem Asthetischen® bleibt notgedrungen abstrakt. Fiir den
Schriftsteller, der es anders zu machen gedenkt, ist nicht die Kunst tiberhaupt —
oder das Asthetische —, sondern die Literatur das Gegebene. VVon ihr hat er aus-
zugehen. Das liegt in der Natur der Sache. Als Schriftsteller denkt er, wenn
schon nicht in technischen, so doch in Kategorien, die sich ftr ihn unmittelbar
mit technischen Vorgaben verbinden. Innerhalb der Literatur aber wird ohne
weiteres der geheimnisvolle Mechanismus der Entgegensetzung wirksam, der
Im Wechselspiel von Lyrik und Prosa seine sinnfalligste Auspréagung findet.
Die literarische Prosa, gleichermalRen Erbin der Poesie wie die moderne Lyrik,
der sie in manchem vorausgeht, steht zur vergangenen und im Vergehen sistier-
ten Poesie in einem ganz analogen Verhaltnis der Negation. Anders als die
Lyrik 14%3t sie keinen Zweifel an dem Grund, der sie dazu anhélt. Als Prosa tragt
sie, selbst in ihren poetischen Momenten, den genuinen Gegensatz zur Poesie
als formales Stigma seit jeher an sich. Als Prosa auch tragt sie dort, wo sie sich,



Entwurf der Lyrik 243

deutlich friher als die Lyrik, anschickt, die Poesie zu beerben — in der erzéh-
lenden Literatur seit dem 18. Jahrhundert — jenes Knéuel an Zweideutigkeiten
in die Dichtung hinein, das daraus resultiert, dal sich die Hindeutung auf die
formale Eigenschaft metrisch ungebundener Rede ungezwungen mit der
Hindeutung auf die ,unpoetischen* Kommunikationsbereiche verbindet, in
denen eine poetische Sprachgebung sich als eher hinderlich erwiese — also vor-
nehmlich auf den Alltag sozialer Interaktion sowie auf die in Philosophie und
Wissenschaft sich manifestierende Tendenz zu rationaler Selbstverstandigung
und WelterschlieRung. Der soziale Alltag und die wissenschaftliche Praxis sind
die beiden vielleicht auffalligsten Ausformungen jener ,Prosa der Verhéltnisse®,
in der Hegel die Kunst — und mit ihr, zweideutig genug, die Poesie — zu Ende
gehen [4Rt.: Und in der Tat: Die literarische Prosa reicher, geschmeidiger,
nuancierter zu machen als den tGberkommenen Vers, ihr die Wucht und den
Aufschwung des poetischen Wortes und den kleinen, niichternen Einwurf ein-
zupragen, der der Alltagsbeobachtung entspringt, sie raffinierter zu machen, als
es die Poesie jemals war und sein durfte, dieser erfolgreiche Angriff auf die
Poesie von seiten der Prosastilisten des 19. Jahrhunderts vom Schlage eines
Flaubert bliebe vollig unverstandlich, ginge ihm nicht die Operation voraus, in
deren Verlauf die Sache der Poesie im prosaischen Medium sag- und im
gleichen Zug verhandelbar wurde.

Es ist nicht zu Ubersehen, dal} sich die literarische Prosa im Zuge dieser Ver-
handlungen dort, wo sie der Poesie am innigsten den Prozel} macht — und, nach

1 Beide gehdren zusammen: die — gewil’ briichige — Rationalitat von ,Gesellschaft’
(in der Individuen und Gruppen nach mehr oder weniger rationalen Strategien gegen- und
miteinander operieren) imprégniert die spontane Alltagsverstandigung mit der Rationalitats-
forderung, die ihre unmittelbar beeindruckenden Leistungen auf dem Feld der Wissen-
schaften erbringt. ,,Auch den ,Meister* habe ich ganz kirzlich wieder gelesen, und es ist mir
noch nie so auffallend gewesen, was die &uBere Form doch bedeutet. Die Form des
,Meisters‘, wie Uberhaupt jede Romanform, ist schlechterdings nicht poetisch, sie liegt ganz
nur im Gebiete des Verstandes, steht unter allen seinen Foderungen und partizipiert auch
von allen seinen Grenzen. [...] Wer fihlt nicht alles das im ,Meister®, was den Hermann so
bezaubernd macht! Jenem fehlt nichts, gar nichts von Ihrem Geiste, er ergreift das Herz mit
allen Kréaften der Dichtkunst und gewéhrt einen immer sich erneuenden Genuf, und doch
flhrt mich der Hermann (und zwar bloR durch seine rein poetische Form) in eine gottliche
Dichterwelt, da mich der Meister aus der wirklichen Welt nicht ganz herauslalt.” Friedrich
Schiller, Brief an Goethe vom 20.10.1797, in: Der Briefwechsel zwischen Schiller und
Goethe, hrsg. v. Siegfried Seidel, Bd. 1, Leipzig 1984.



244 Entwurf der Lyrik

dem leichtfertig klassifizierenden Vorurteil, selbst zur Poesie wird — , verspie-
gelt, das heil’t, einen Ratselcharakter annimmt, der der Aufklarungsprosa noch
ganz und gar abgeht, und der sich seinerseits als geeignet erweist, einen weite-
ren Prosatypus ins Leben zu rufen. Die Prosa expliziter und explizierender
Deutung, die kein gegebenes Textcorpus (keine Heilige Schrift) kennt und ohne
bestimmte Inhalte auskommt, einzig dazu bestimmt, den ProzeR der Literatur
vermittelnd und kommentierend zu begleiten, unternimmt ihre Erkundungs-
gange und Lauschoperationen vornehmlich zu dem voyeuristischen Zweck,
nichts von dem zu versaumen, was in der Literatur vorgeht. Wobei Uber die
Dignitét ihrer Resultate keine sonderliche Klarheit besteht: ein nachdenklich
stimmendes Detail angesichts der ihr zugedachten Aufgabe, dort fur Trans-
parenz zu sorgen, wo die Texte — aus Griinden, die man nicht dem Unvermdégen
der Autoren, sondern der Seriositat ihrer Anstrengungen nachsieht — den Leser
in einen Zustand kalkulierter Verwirrung stiirzen.z Das Prinzip der Vermittlung
ist einfach. Man halt den Leser dazu an, das dem Sich-den-einfachen-Wegen-
der-Verstandigung-Versagen der Literatur mitgegebene Versagen — kein punk-
tuelles, kein personliches, sondern zu einer Institution der ,Kultur® gewordenes
— als ihr Gelingen zu begreifen. Das von der Literatur aufgegebene Ratsel wird
durch die hermeneutische Vermittlung nicht aufgeldst, sondern als ein
Verstandigtsein der Literatur tber sich selbst und den Zustand der Welt vorge-
flhrt.

,Prosa‘, im 18. und noch 19. Jahrhundert Gegenbegriff der Poesie und in sie
selbst hineingetragen, ist alles andere als ein einfacher Begriff. Er umfalit die
Sprache des Alltags und die Spezialsprachen der verschiedenen Wissensdiszi-
plinen, die Sprache der Kritik und der esoterischen Sprachbemihung ebenso
wie die der auf sie antwortenden Hermeneutik. Was sie verbindet, ist Abwehr:
die Uberzeugung, in all diesen Sprachbereichen etwas zu finden — oder fordern
zu durfen — |, was sich in der Sprache der Poesie nicht findet oder nicht finden
muB. Prosa verfllchtigt sich zur Poesie. Dem Eindringen ,bloRer‘ Poesie in die

2 Entsprechend reicht das tiefsitzende Unbehagen am Genre bis zum - strikt
gedanklichen — Ruf nach Zensur und Berufsverbot: ,,Verboten wirde der tausendste Artikel
oder das zigste Buch Uber die tiefere Bedeutung von Hamlet und der unmittelbar darauf
folgende Artikel, der zu dessen Widerlegung, Einschrdnkung oder Bestarkung dient. Ich
stelle mir eine gegen-platonische Republik vor, aus der die Rezensenten und Kritiker ver-
bannt wurden; eine Republik fir Schriftsteller und Leser.“ George Steiner, VVon realer
Gegenwart, Miinchen-Wien 1990, S. 15f.



Entwurf der Lyrik 245

Prosa ist Widerstand zu leisten. Warum? Die geldufige Antwort lautet: Weil die
Poesie ein durch den Gang der Geschichte seiner Griinde beraubtes ,uber-
kommenes® Sprechen konserviert.: Gegen die Archaik ihrer Denk- und Aus-
drucksweisen hilft weiter nichts als beharrliches Nachfragen, wie es sich denn
in Wirklichkeit verhalte, und dieses ,in Wirklichkeit*, das alle Praxis umfas-
sende Postulat, unter allen Umstanden den Realitdten ins Auge zu sehen,
bezeichnet — zieht man die bevorzugten Instrumente der neuzeitlichen
Realitatserkundung mit in Betracht — weithin die gemachten Realitaten der
modernen Welt, angesichts deren die ,herkdmmliche* Poesie, wie sie nun heif3t,
nichts anderes sein kann als ein unzeitgeméalies Spiel mit abgelegten Wissens-
formen.4 Das Veralten der Poesie ist keines, dem durch Modernisierungsschiibe
Einhalt geboten werden kdnne — ,moderne Poesie* ist, streng gesprochen, eine
contradictio in adjectu —, es ist die Kehrseite der Modernisierung.

Die literarische Prosa hingegen nimmt an der Modernisierung teil und
erweist sich selbst als ihr treibender Part, zumindest dann, wenn man die Intel-
lektualisierung der &sthetischen Sphére dabei zu den entscheidenden VVorgangen
zahlt. Ihr zweideutiges Verhéltnis zur Poesie ist dabei keineswegs singulér. Es
entspricht der Bewul3tseinslage des Individuums, das so modern nicht ist, um
nicht den Zwiespalt seiner — aus welchen Tiefen der Menschheitsentwicklung
auch immer stammenden — psychischen ,Ausstattung® und der allgegenwaértigen
Rationalitatsforderung in seinem Alltag zu erleben und agierend zu gestalten
oder an ihm zu scheitern. Darin, nicht in einseitiger Angepalitheit an die
Epochenmuster, realisiert sich seine Modernitdt. Dem entspricht — was gern
ubersehen wird — , dal die Poesie, wie die Kunst allgemein, weit davon entfernt
ist, das Ungentigen an der ,einseitigen Verstandeskultur‘ der Moderne zu
kompensieren.s Das spezifisch moderne Ungenigen ist eines an der Poesie
selbst. Die Prosa der Literatur artikuliert dieses Ungentigen. Sie verhilft
dadurch der entkrafteten Poesie zu einer zwitterhaften Lebendigkeit, die sie

3 Heinz Schlaffer, Poesie und Wissen, Frankfurt/M. 1990, S. 115ff.

4 ,Von Homer bis Goethe ist eine Stunde, von Goethe bis heute vierundzwanzig
Stunden, vierundzwanzig Stunden der Verwandlung, der Gefahren, denen nur der begegnen
kann, der seine eigenen gesetzlichen Dinge betreibt.” Gottfried Benn, Doppelleben,
Gesammelte Werke in zwei Bénden, hrsg. v. Dieter Wellershoff, Wiesbaden-Zirich 1968,
S. 2026.

5 Zur Kompensationstheorie im hermeneutischen Kontext: Joachim Vahland, Kom-
pensationshermeneutik. Zur Kritik des popularphilosophischen Reduktionismus, in: DVjs,
65. Jg., 1991, Heft 3, S. 389-414,



246 Entwurf der Lyrik

anders kaum noch erreichen konnte. Zum zivilisatorischen Ungenligen am
Tradierten gesellt sich das von Freud einst diagnostizierte ,Unbehagen in der
Kultur®, das ebenfalls auf keine Weise kompensiert werden kann, weil es sich
nicht auf einen Mangel, sondern auf die aktuellen Uberschiisse der Kultur
bezieht, die zum permanenten Aufbruch aus den gewohnten Orientierungen
zwingen. Die Literatur, die dieses Unbehagen zum Ausdruck bringt, ist in erster
Linie Klage: entsprungen der Trauer um einen vielleicht imaginéren Verlust,
einen jedenfalls unerreichbaren Kulturzustand, der sich in den von keinen
kulturellen Selbstzweifeln gepragten Kunstwerken der Vergangenheit zu spie-
geln scheint. Es ist die Klage um die verlorengegangene, genauer, sich in den
Realitaten der aktuellen Lebenswelt verlierende Poesie, die auch einen Welt-
zustand représentiert — einen, der wohl nie existiert hat, umso intensiver jedoch
aus den Werken der Vergangenheit hervorglanzt.

Gibt es nach alledem eine spezifisch moderne Prosa — das Wort in der
literarésthetischen Prégnanz genommen, die dem Terminus ,moderne Lyrik*
innewohnt? Die Antwort lautet: nein. Prosa, literardsthetisch verstanden, ist
iImmer schon Prosa der Moderne. Die sukzessive Eroberung der Poesie durch
die Prosa verfolgen heil3t den Spuren der Modernisierung nachgehen. Anderer-
seits ist nicht zu Ubersehen, daR in diesem Jahrhundert ein Typus ,moderner®,
experimenteller Prosa entsteht, der, technisch gesehen, sich ohne Skrupel an
den formalen Neuerungen der Lyrik orientiert. Eine Zeitlang — zu denken ist an
die Jahre 1890-1910 — setzt die Lyrik die MalRstébe literarischer Modernitat.
Der Prosa bleibt es tberlassen, ihr auf analogen Wegen zu folgen oder sich auf
ihre eigenen voréasthetischen (und daher keineswegs ,modernen*) Gesetzlich-
keiten — etwa die des Erz&hlens — zurtickzuziehen. Die von Musil und Hof-
mannsthal zu Beginn des Jahrhunderts publik gemachte Krise des Erzahlens
entspricht dem jahen, durch nichts zu versohnenden Verdacht, dal} das Veralten
der Poesie auch die dichterische Prosa einzuholen beginnt oder schon eingeholt
hat. Es ist der geschichtliche Augenblick, in dem letztere nicht mehr allein mit
den Erzeugnissen eines mit vormodernen Bewufitseinsformen kokettierenden
poetischen Romantizismus, sondern mit einer neuen, abstrakt-analytisch operie-
renden Verskunst zu konkurrieren gendétigt wird. Der Prosaausweg aus dieser
Situation besteht, keineswegs ohne innere Konsequenz, in der Ubernahme
,authentischer®, soll heil3en, aul3erasthetischer Prosaformen durch Montage und
Reflexion. Das Erzahlen selbst wird reflexiv. Dadurch, dal} es die mythische
Abkunft seiner Strukturen aufdeckt, gewinnt es ein aktuelles Interesse, das
nicht langer der Sehnsucht nach Geborgenheit — ,Behagen‘ — in vergangenen



Entwurf der Lyrik 247

Bewul3tseins- und Lebensformen, sondern der Gegenwart mythischer Verstan-
digungsmuster im rational dominierten Weltverhéltnis gilt.

Das macht die Frage nur unabweislicher, warum innerhalb einer relativ klar
umrissenen Zeitspanne die neue Lyrik hervortritt, die binnen weniger Jahr-
zehnte europaweit als ,moderne Lyrik‘ kanonisiert wird. Anders gesprochen:
Was macht den Erfolg der von den Neuerern Baudelaire, Mallarmé, Rimbaud
und ihren Nachfahren unternommenen Beutezlige so zwingend, wie er sich im
nachhinein darstellt?” Aus welchem Grund entfaltet sich hier wie ber Nacht
das paradoxe Wechselspiel von Lyrik und Prosa, in dem die Lyrik, als das
Andere der Prosa, von den GewilRheiten der Poesie keinen weiteren Gebrauch
macht als den, sie als die Relikte eines archaischen Bewultseins zu negieren?
Die Antwort kann nicht darin bestehen, die literarischen Ressourcen ein weite-
res Mal aufzuzéhlen, die den Autoren zur Verfligung standen und deren sie sich
bedienten. Sie muRR den Kontext der allgemeinen Kunstentwicklung einschlie-
Ren, die — gemal einer Hypothese, flr die manches spricht — gegen Ende des
letzten Jahrhunderts die herrschende ,synthetisch-harmonisierende* Denkfigur
der burgerlichen Epoche zugunsten einer ,analytisch-kombinatorischen* verab-
schiedet. Was in der Lyrik geschehe, so Panajotis Kondylis, habe Symptomwert
nicht allein fur die Kiinste, sondern fur die gesellschaftliche Entwicklung im
ganzen. Die &sthetische Denkfigur der Moderne présentiere sich post festum als
Bestandteil der herrschenden Denk- und Organisationsform in der massen-
demokratischen Postmoderne.

Es wird sich ndmlich erweisen, daB all diesen Geistesprodukten ein
gemeinsamer Denkstil und eine gemeinsame Wahrnehmung der
Welt zugrundeliegen, woraus sich mit einer Regelméligkeit, die
nicht zufallig sein kann, eine bestimmte Denkfigur ergibt. Im Fol-
genden werden wir diese Denkfigur die analytisch-kombinato-

6 ,,Erzéhlen in der Moderne ist Erzéhlen unter erschwerten Bedingungen. Der domi-
nierende Wahrheitsbegriff, der Wahrheit mit Faktizitat gleichsetzt, macht die Fiktion ver-
dachtig. Sie wird bereits im Realismus dazu gedréngt, sich als etwas auszugeben, was sie
nicht ist, Resultat einer wissenschaftlichen Einstellung.” Peter Biirger, Prosa der Moderne,
Frankfurt/M. 1988, S. 390.

7 Sowie, zumindest im BewuRtsein der Zeitgenossen, Verlaine: ,,diese Heiligen Drei
Konige der modernen Poetik* (Verlaine, Mallarme, Rimbaud). Paul Valéry, Werke, Frank-
furter Ausgabe in 7 Banden, hrsg. v. Jirgen Schmidt-Radefeldt, Band 5, Frankfurt/M. 1991,
S. 76.



248 Entwurf der Lyrik

rische nennen, um sie mit der synthetisch-harmonisierenden zu
kontrastieren, die die blrgerliche Geisteshaltung kennzeichnete.8

Die Schwierigkeit des Modells liegt darin, dal} die Kiinste offensichtlich der
Gesellschaft vorausgehen — wenn schon nicht in ihrer Breite, so doch in ihren
(durch den Filter der folgenden Kunstentwicklung wahrgenommenen) ent-
scheidenden Vertretern. Die stillschweigende Annahme einer den Kunsten
innewohnenden antizipatorischen Kraft ist nicht zu tbersehen. Freundlicher-
weise harmoniert sie mit einem Wandel der ,bilrgerlichen® Vorstellung vom
klnstlerischen Genie um die Jahrhundertwende, also im noch elitér gepragten
BewuBtsein des Ubergangs zur asthetischen Moderne. Der Kiinstler, dem es aus
Griinden einer angesichts des von der Gesellschaft favorisierten Kinstlerideals
erlittenen Konstitution versagt bleibt, die Menschheit, wie sie ist, zu reprasen-
tieren und ihre Widersprtiche in seiner Person auszudriicken und zu verséhnen,
reklamiert im Gegenzug fir sich die Fahigkeit, in der Subjektivitat seines Den-
kens und Fihlens zukinftige Menschheitszustdnde vorwegzunehmen.e Analy-
tisch — in der von Kondylis favorisierten Bedeutung — ist diese Variante, weil
sie auf den Totalitatsaspekt des kinstlerischen Schaffens verzichtet. Das
Abwegige, das Nichtreprésentative, scheinbar Singulare ist der per se angemes-
sene Ausdruck dessen, was noch nicht ist. Der Kinstler und sein Werk haben
mit der Zukunft gemein, dal} sie die Gegenwart negieren. Zur &sthetischen
Negation des Bestehenden gehort nicht mehr, als an die Stelle des versohnten
den unverséhnten Widerspruch treten zu lassen.o Unabhéngig davon spezifi-
ziert sich die an die Zukunft geknlpfte Erwartung. Das kryptotheologische
Prinzip Hoffnung wie die kryptotheologische Litanei der Hoffnungslosigkeit
geben einander in der Beurteilung der ,Lage‘ wenig nach. Beide unterbieten
allerdings das analytische Modell, dem sie ihre Aktualitit verdanken. Denn der
rickwartsgewandte Eifer, die ,burgerlich® genannte Synthese als falsche Ver-
sbhnung zu entlarven, verteidigt, bei Licht besehen, nur die Entdeckung, daf3

8 Panajotis Kondylis, Der Niedergang der biirgerlichen Denk- und Lebensform. Die
liberale Moderne und die massendemokratische Postmoderne, Weinheim 1991, S. 15.

9 So noch Fihmann: ,,Poesie ist die andere Art der Wirklichkeit, die vorwegneh-
mende, und es ist das Verhéngnis des poetischen Bildes, daf es sich einmal realisiert. Franz
Fuhmann, Der Sturz des Engels. Erfahrungen mit Dichtung, Lizenzausgabe Miinchen 1985,
S. 15.

10 Vgl. Joachim Vahland, Gottfried Benn. Der unverséhnte Widerspruch, Heidelberg
1979, insbes. S. 23ff. Zur Adornoparallele s. S. 105ff.



Entwurf der Lyrik 249

jede Synthese Entwurf ist, also subjektiv oder, um dieses Wort zu vermeiden,
durch andere Entwirfe relativier- und ersetzbar. Die ,falsche* Verséhnung
einander widersprechender (,widersprtchlicher®) Tendenzen im burgerlichen
Kosmos mahnt keine ,wahre‘ Verséhnung in einer kinftigen Ordnung der
Gesellschaft an. Jede Synthese steht an der Schwelle zu anderen, gleichermalien
denk- und realisierbaren, steht in Konkurrenz. Erst das gibt ihr die Harten, an
denen das schweifende Harmoniebedirfnis der Intellektuellen sich bricht und
das Verlangen nach Entlarvung, nach Offenlegung der dem jeweiligen ,System*
innewohnenden ,Lebensliige* mobilisiert.

Wenn es einen Bereich gibt, in dem das ,blrgerliche* neunzehnte Jahrhun-
dert der Vorstellung von der Verséhnung der Widerspriiche zu durchgreifen-
dem Erfolg verhilft, dann den der Kunst. In der Kunst erwartet der Blcher-
freund, der Theatergdnger und Musikliebhaber, da sich der dramatische
Widerstreit der Eindriicke und Interessen, dem sich die naive Welterfahrung
ausgeliefert weil3, am Ende in einer Harmonie auflost, von welcher der gedie-
genere Geschmack vor allem verlangt, daf} sie nicht zu dick aufgetragen werde,
um serids zu wirken. Die Kanonisierung und Inventarisierung der Kunst
bereitet der noch im achtzehnten Jahrhundert offen ausgetragenen Konkurrenz
der Kinste ein Ende. Prinzipiell hat nun jedes Kunstwerk, das seinen Namen
verdient, die Synthese zu leisten, die der Begriff der Kunst postuliert. Ent-
lastung findet es durch das System der Kiinste, das dem einzelnen Kinstler die
Sparten und Fé&cher zuweist, in denen er sich beweisen darf. Erst die Totalitat
der Kinste ist der Totalitt der Welterfahrung génzlich gewachsen. Was fir die
Knste insgesamt gilt, das trifft auf die Poesie im besonderen zu. Das epische,
das dramatische, das lyrische Fach verlangen nach ,ad&quaten‘ LOsungen der
Konflikte, die sie zur Sprache bringen. VVorausgesetzt ist, daR die Konflikte sich
im wesentlichen gleichen — dies eben heif’t es, in einem Fach zu arbeiten. Das
hat zur Folge, daR literarische Werke, die abseits solcher Erwartungen bleiben,
nicht in ihrer andersgearteten Intention wahrgenommen und beurteilt, sondern
als kunstwidrig, als Zumutung fir den gesunden Kunstsinn abgefertigt werden.
Es trifft die Verhéltnisse nicht ganz, zu sagen, ,die‘ Dichtung oder ,die* Klinste
Im letzten Jahrzehnt des Jahrhunderts hatten die ausgetretenen Pfade der
burgerlichen Kunstgesinnung verlassen und seien ,wie Uber Nacht* modern
geworden. ,Modernitat® ist das zweideutige Schlagwort, das im Zeichen der das
Jahrhundert durchziehenden Romantikkritik die Verfechter einer Kunst der
modernen, sprich, burgerlichen Weltverhéltnisse auf der einen und die von
ihnen bekampften Vertreter einer allerdings aus romantischen Quellen gespei-
sten ,&sthetischen‘ Moderne vereint. Dal letztere in dieser Auseinandersetzung



250 Entwurf der Lyrik

posthum den Sieg davontragt, steht auf einem anderen Blatt. |hr Dogma, die
Verweigerung des ,blrgerlichen* Dogmas, die Verweigerung der Botschaft von
der endlichen Aufhebung der Widerspriiche durch die Kunst, durch das einzel-
ne Kunstwerk, das darin (wie die Gegenseite unterstellt) nur der Tendenz der
Gesellschaft zur Versdhnung ihrer widerstreitenden Tendenzen stattgibt, er-
zeugt ein halbwegs stabiles System sich wechselseitig unterminierender
Millachtung. Die birgerliche Epoche ist auch die Zeit der Kunstskandale. Der
Skandal bietet sich als eine Form gesellschaftlicher Anerkennung an, sobald
Kunstwerke dem kodifizierten Kunstbegriff widersprechen, ohne dal} ein Man-
gel an Talent oder Handwerk an ihnen zu konstatieren wére.

Warum also, nochmals gefragt, gibt es, neben der Prosa der Moderne, eine
moderne Lyrik? Welches Bedrfnis meldet sich in ihr zu Wort, das durch die
Fortschritte und Mehrdeutigkeiten der Prosa nicht zu befriedigen gewesen
wére? Ohne Zweifel handelt es sich um ein asthetisches Bedirfnis, und dazu —
der Gedanke legt sich nahe — um eines, das die Systematisierung der Kiinste
durch die Asthetik im neunzehnten Jahrhundert sowohl voraussetzt als auch
ablehnt, um eines, das mit der Prosaisierung der Welt wie der Kiinste kokettiert,
um sie in einem zweiten Schritt umso entschiedener zuriickzuweisen. Die ber
jede Erwartung erfolgreiche Systematisierung der Kiinste macht es dem einzel-
nen Kunstler schwer, unbefangen auf friihere Kunstzustdnde zurtickzugreifen,
will er seiner Kunstauffassung Pragnanz verleihen. Denn letztlich weist im
Spektrum der geistigen Tatigkeiten das System den Kinsten ihre spezifische
Leistung zu. Der Kinstler weil3, was er von seiner — und mit ihr von aller —
Kunst zu halten hat, und teilt dieses Wissen mit seinem Publikum. Der Begriff
des Genies, weit davon entfernt, das System der Kiinste zu unterh6hlen, gibt
ihm ein schwer zu erschitterndes Fundament. Es kommt nicht darauf an, was
das Genie will. Was es am Ende schafft, das Kunstwerk, verdankt sein Entste-
hen jener geheimnisvollen Schopferkraft, die stets und Gberall ihren eigenen
Gesetzen folgt. Was der Kunstler will, hat keinen Einflu auf das, was die
Kunst ist. Der Kinstler darf alles, insofern die Kunst keinen Stillstand duldet.
Er darf nichts, insofern seine Werke Kunstwerke sind und nichts weiter. Das,
worin die Kunst liegt, geht ihn gewissermallen nichts an. Unter den Kinsten
des Genies aber genieRt die Lyrik eine Sonderrolle. In ihr spricht sich das
Subjekt aus, frei von anderen Zwangen als denen, die es unmittelbar konstitu-
leren. Die Kunst des Genies ist Kunst des Subjekts. In ihr stellt es spielerisch
die Produktivitat unter Beweis, als deren Erzeugnisse die prosaischen Kultur-
leistungen zu gelten haben.



Entwurf der Lyrik 251

Denn dies ist die kulturtheoretische Pramisse, von der die &sthetische Wert-
schatzung der Kunst dependiert. Die Kunst tberlebt in der modernen Welt als
Garant des menschlichen Ursprungs der Zivilisation. Verschwande sie aus
ihrem lebendigen Zusammenhang, so verschwande mit ihr Gber kurz oder lang
das Vertrauen in die seit jeher erprobte Fahigkeit des Subjekts, die Elemente
der umgebenden Kultur aus sich herauszusetzen. Es bliebe — ein hdchst uner-
freulicher Gedanke — der nirgends unterbrochene Anblick eines fremden und
befremdlichen, von einer unbekannten Macht der Gattung oktroyierten Baus, an
dem weiterzuarbeiten von Generation zu Generation die schiere Not gebote: mit
ebenso unentbehrlichen wie unbegreiflichen Werkzeugen und ungewissem
Ausgang.

Daher erscheint es unabweislich, dal} der Kinstler, bei allem ausgebildeten
Kunstsinn, immer wieder von vorn beginnt. Das Genie ist naiv, muB3 es sein,
weil nur dort Kunst entsteht, wo das Subjekt aus sich selbst schopft. Keine
andere Kunstart eignet sich besser zur (Selbst-) Darstellung dieser Naivitét als
das Medium, in dem sich die Poesie am umstandslosesten verkorpert: das
Gedicht. Es ist das GefaR reiner Subjektivitat, die Form, in der der einzelne
seine ich-getrankte Welterfahrung ohne weitere Brechung zur Sprache bringt.
Und das gilt nicht nur in der Theorie. Selten hat einer ihrer Gemeinplétze
grindlicher die Wahrnenmung erobert. Lyrik — so wissen es Generationen
européischer Leser — ist Poesie, verstanden als reine Intensitét, als ,Innigkeit”.
Sollte es ein Mangel sein, wenn ihr an Bestimmtheit abgeht, was sie an Unmit-
telbarkeit den anderen Gattungen voraushat? SchlieBlich sind es die Anforde-
rungen der epischen etc. Formen, welche den letzteren zu der Welthaltigkeit
verhelfen, die man von der Kunst auch verlangen muR, wenn die von ihr zu
leistende Synthese glaubhaft werden soll. An diesem Punkt bleibt die Lyrik im
besten Fall unentschieden. Sie ist nicht nur reine, sie ist auch leere Intensitat:
Ausdruck eines unbestimmten Gestimmtseins der Seele oder des Gemiits.:t Das
Gedicht versohnt Ich und Welt vorzugsweise dadurch, dal3 es das Ich den eige-
nen Regungen gegentber versohnlich stimmt. Anders ausgedrickt: Im Herzen
der Poesie siedelt die Platitide. Auf diesen Satz machen die Anthologien des

11 Indem es endlich im Lyrischen das Subjekt ist, das sich ausdriickt, so kann
demselben hierfur zunéchst der an sich geringfiigigste Inhalt genligen. Dann ndmlich wird
das Gemut selbst, die Subjektivitét als solche der eigentliche Gehalt, so dal es nur auf die
Seele der Empfindung und nicht auf den naheren Gegenstand ankommt.” G. W. F. Hegel,
Vorlesungen tber die Asthetik, Werke in zwanzig Banden, Bd. 15, S. 420.



252 Entwurf der Lyrik

birgerlichen Zeitalters die Probe. An der Lyrik entscheidet sich, was der Poesie
unter den Bedingungen der prosaischen Moderne abverlangt wird. Der Ein-
spruch laRt nicht lange auf sich warten.

Blickt man auf die programmatischen Hauptstiicke der modernen Lyrik, der
Lyrik, die den Konsens der Epoche aufkiindigt, so sieht man, daR sie unmittel-
bar auf die vorgegebene Situation antworten. Sie bestehen (Baudelaire und
Mallarmé machen es deutlich) erstens im Festhalten an der Dissonanz und
zweitens im Mystizismus der Form. Beides setzt die zur Herrschaft gebrachte
asthetische Kodifizierung der Poesie voraus. Die auf den Begriff gebrachte
Poesie, so die stille Polemik, negiert sich selbst, sie ist die wirkliche Unpoesie,
gegen die, nach dem Ausdruck Mallarmes, nur eine ,absolute‘ Poesie ankommit,
eine — dem Entwurf nach irreale — Dichtung, die nicht als Poesie des Zeitalters,
sondern als deren radikale Entwertung erdacht wird, als versgewordene Leug-
nung der Mdglichkeit, man konne der Realitdt — oder den Realitten der den
eigenen Erlebnishorizont begrenzenden Zivilisation — eine asthetische Pointe
anders abgewinnen als im Spiel der Dissonanzen, durch Negation. Der Mysti-
zismus der Form greift auf die Bestimmung der Poesie als Verskunst zurtck,
die durch die Dichtungstheorie und -praxis der Romantik zu einer Komponente
des Handwerks herabgestuft worden war. Die kodifizierte Poesie des Subjekts
duldete keine Heimlichkeiten der Form, allenfalls die im Gedicht geldste Span-
nung zwischen formaler Konvention und individuellem Ausdruck. Die
Rickkehr der Heimlichkeit, die Beachtung unausgesprochener Regeln des
Versbaus und der Wortwahl, deutlicher noch, die Suche nach solchen Regeln,
zum Kunstzweck erhoben, als Vers- und Wortalchimie, wie der beziehungs-
reiche Terminus lautet, ist nur zu verstehen als lautlos-radikale Abfuhr fir die
Poesie des Subjekts.

Damit 1aRt sich schon das Dilemma der modernen Lyrik umreil3en. Das
(lyrische) Subjekt allein gibt keine Inhalte. Aber — was schwerer wiegt — es
kommen auch keine durch eine formale Operation in es hinein. Aus dem
Mystizismus der Form schalt sich zwangslaufig ein Mystizismus der Sprache.
Nicht die Regel steht im Vordergrund, sondern die Fiigung. Die Sprache selbst
enthélt das unvordenkliche Wissen, das ihr der entlockt, der das rechte Wort,
die rechte Wendung, die rechte Verbindung findet. Das wirkt so recht wie
billig: Die Probe aufs Exempel des Sprachmystizismus wagen jene seriellen
Verfahren der Vers- und Textproduktion, die innerhalb eines gesetzten (und
damit Dbereits beliebigen) Rahmens dem Zufall das Feld Uberlassen — dem
erwirfelten anstelle des erbriiteten. Sie erinnern daran, dal? den Vorgaben der
Rationalitat nicht so leicht zu entkommen ist, deren erste lautet, daR als Wissen



Entwurf der Lyrik 253

nur das gelten soll, von dessen Zustandekommen jederzeit Rechenschaft abge-
legt werden kann. Der Sprachmystizismus ist die Kehrseite dieser Rationalitét.
Er ist es, der die lyrische Herausforderung der Prosa intellektuell munitioniert
und schwécht zugleich.

3. Der lyrische Weltentwurf

Seit 1855, dem Jahr, in dem eine Handvoll Gedichte unter dem Titel ,,Les
Fleurs du Mal* in der ,,Revue des Deux Mondes* erschien, gibt es die moderne
Lyrik. Das ist ein erstaunlich langer Zeitraum. Die Negation hat sich als stabiler
erwiesen als das Negierte. Letzteres — die einst so geschatzte Poesie des Sub-
jekts — hélt sich wohl vor allem deshalb so hartnackig in den Kopfen, weil die
Negation es allgegenwartig erscheinen lait. Es wird gebraucht, es ist der fixe
Bezugspunkt, an dem sich die auseinanderstrebenden oder -fallenden lyrischen
Praxen immer wieder ausrichten konnen.

Lyrik ist subjektiv, doch das Subjekt ist — leider — nicht lyrisch. So etwa lie-
Re sich die harmlosere der Denkfiguren beschreiben, die beide Lyrikformen, die
negierende und die negierte, unabsehbar aneinander fesseln. Die andere hiele:
Weit davon entfernt, das Subjekt in seinen lebensweltlichen Vollziigen zu
feiern, artikuliert Lyrik das, was das Subjekt nicht ist, nicht ohne so daran zu
erinnern, dal} dieses ostinate ,Etwas-nicht-Sein* flr das Subjekt konstitutiv ist,
so daR es sich angesichts dessen, wovon im Gedicht die Rede ist, als Negant
begreift oder begreifen konnte, wenn es tberhaupt zu begreifen imstande sein
sollte. Beide Denkfiguren haben, immer wieder neu formuliert, Eingang in die
modernen Poetiken gefunden. Sie gehdren zum Fundus der Epoche. Anderer-
seits sind sie nicht an die Lyrik gebunden. Sie umreiRen den Raum, in dem sich
die Literatur bewegt. Aus gutem Grund — die Verstandigung uber Lyrik folgt,
wie konnte es anders sein, den Regeln des Prosadiskurses tber die Poesie, den
die Literatur von Anbeginn inszeniert. Damit nicht genug, handelt er implizit
stets auch von den anderen Kiinsten. Das Subjekt in der Lyrik ist das Subjekt in
den Kilnsten, in aller Kunst— es gibt kein anderes.

Doch ganz so einfach liegen die Dinge nicht. Die neue Lyrik berl&f3t es der
Prosa, der Poesie den ProzeR zu machen. Sie Uberlalt es ihr, ohne zu wider-
sprechen. Sie revoltiert angesichts einer bestimmten Wendung, die der Prozel
nimmt. Das macht den Unterschied. Se schliefét sich aus. Die Frage ist, wovon.
Immer vorausgesetzt, da innerlyrische Griinde zur Revolte flihren — und nur so



254 Entwurf der Lyrik

ist die Sonderstellung der modernen Lyrik ansatzweise zu begreifen —, so mus-
sen sie doch bereits die Momente enthalten, an denen jene Wendung sichtbar
wird. Die lyrische Negation bleibt unbestimmt, solange sie nicht als Negation
des lyrisch-poetischen Herkommens behandelt wird. Se bleibt unterbestimmt,
solange sie nur als Negation des lyrisch-poetischen Herkommens gehandelt
wird.

Dies darzutun, bietet sich die eindringliche Analyse an, die Valéry der
,Situation* Baudelaires gewidmet hat, jener einzigartigen Konstellation, die
verstandlich machen soll, warum mit diesem Dichter die franzésische Lyrik
»endlich tber die Grenzen der Nation hinaus[geht]* und sich als ,,die Poesie der
Moderne selbst” aufdrangt.:2 VValéry charakterisiert diese Situation durch zwei
Umstande: einmal die Entdeckung einer ,,neuen geistigen Welt* in den Werken
Edgar Allan Poes, zum anderen die ,Hochblite* der franzésischen Romantik, in
der Autoren vom Schlag der Lamartine, Hugo, Musset, Vigny als ,,Herren des
Augenblicks* figurieren:

Versetzen wir uns in die Lage eines jungen Mannes, der im Jahre
1840 das Alter erreicht, in dem man anfangt zu schreiben. Er ist
von denen gendhrt, die zu vernichten sein Instinkt ihm dringend
befiehlt. Seine literarische Existenz, die sie hervorgebracht und
unterhalten haben, die ihr Ruhm angestachelt hat, fir die ihre
Werke gewil} richtunggebend waren, wird notwendigerweise zur
Negation und zum Umsturz gedréngt und zum Sturz dieser Mén-
ner, die ihm das ganze Feld des Ruhmes einzunehmen scheinen
und von denen einer ihm das Reich der Formen, der andere das der

12 pPaul Valéry, Werke. Frankfurter Ausgabe, Band 3: Zur Literatur, Frankfurt/M.
1989, S. 214. ,,Ich darf also sagen: wenn auch unter unseren Dichtern groBere und stérker
begabte als Baudelaire gewesen sind, so ist doch keiner bedeutender gewesen.

Worin besteht nun diese eigenartige Bedeutung? Wie konnte ein so besonderer, so vom
Durchschnitt entfernter Mensch, wie Baudelaire es war, eine so weitreichende Bewegung in
Gang setzen?“ a.a.0., S. 215. DaB Valéry hier und im folgenden nach der deutschen Uber-
setzung zitiert wird, moge der Lesbarkeit dieses Kapitels dienen. In ihm steht nicht die
subtile Exegese dieses Autors im Vordergrund, sondern die Theorie der modernen Lyrik,
soll heilRen, das Geflige der in ihr wirksamen Gemeinplétze, soweit es sich von ihm her
erschliet. Die Angaben in Klammern beziehen sich auf die zweib&ndige Ausgabe der
»Evres” in der Bibliothéque de la Pléiade.



Entwurf der Lyrik 255

Gefihle, ein anderer das Malerische und wieder ein anderer die
Tiefe zu versperren scheint.13

Die Aufgabe besteht also darin, jene in den Bereichen der Formen (,formes®),
des Geflhls (,sentiments*), der Tiefe (,profondeur) und des Malerischen (,le
pittoresque®) gleich erfolgreiche Poesie genauer zu bestimmen, um den Akt der
Negation zu begreifen, aus dem das Werk Baudelaires hervorgeht. Denn das
Negierte liegt in ihm zutage. Zumindest setzt Valéry auf diese Annahme. Man
musse nur beobachten, so sein VVorschlag, was auf die Romantik folge,

die Bewegungen und die Werke [...], die nach ihr und im Gegen-
satz zu ihr entstanden und die unausweichlich und automatisch die
genauen Antworten darauf gaben, was sie selber war.14

Es darf bezweifelt werden, dal} ein solches Verfahren, zur Methode geronnen,
dem ,genauen‘ historischen Blick standhielte. Aber es erlaubt — und darum geht
es hier — eine bestimmte, soll hei3en, die in der Zeit liegenden Reaktionsmuster
einbeziehende Anndherung an das Bild der Poesie, das als negiertes in die
Dichtungen der ,,Fleurs du Mal* eingegangen ist. Als ,Bewegungen‘ falit
Valéry — der Sonderfall Baudelaire bleibt vorerst beiseite — den Naturalismus
und den Parnasse ins Auge, deren Gegnerschaft zur Romantik unterschiedliche
Richtungen einschlégt: den ,,Willen zur Vollendung* bzw. den ,,Mystizismus
des ,L’art pour I’art**, sowie, auf der naturalistischen Seite, die ,,Forderung
nach Beobachtung und unpersonlicher Fixierung der Dinge®,

in einem Wort: das Verlangen nach einer solideren Substanz und
nach einer kunstvolleren und reineren Form.1s

Das klingt nur méRig originell. Wirklich kostet es Valéry eine Reihe von
Zwischenschritten, um zu seinem Thema durchzustol3en:

Ich mochte zusammenfassend sagen, dal® die Verdrangung der Ro-
mantik durch diese verschiedenen ,,Schulen* als die Verdrdngung

13 a.a.0.,S. 216 (1,599f.).
4 aa.0.,S. 217.
15 ebd.



256 Entwurf der Lyrik

eines spontanen Tuns durch ein Uberlegtes Tun aufgefalt werden
kann.16

Natirlich drangt sich die Frage auf, welche Art von Uberlegung denn in die
Dichtungen der genannten Schulen eingeht, und was sie von derjenigen Baude-
laires unterscheidet. Doch so ist das Argument nicht gedacht. Zunachst ist
,Verdrangung eines spontanen Tuns durch ein Uberlegtes® nicht mehr als eine
denunziatorische Formel. Denn natirlich ist jede geistige Hervorbringung — die
poetische nicht ausgeschlossen — ebenso spontan wie tberlegt, die romantische
ebenso wie die antiromantische. Valérys Entgegensetzung reduziert ,spontan‘
auf ,undberlegt‘. Die ,Verdrangung eines spontanen Tuns durch ein tberlegtes®
bedeutet in der Sache Korrektur. Die antiromantischen Schulen korrigieren die
Unuberlegtheiten der Romantiker durch Uberlegung. Das aber heift, daR sie
sich an letztere durch eine Kritik binden, welche das romantische Axiom der
uneingeschrankten Spontaneitat &sthetischer Hervorbringung beim Wort
nimmt. Sie Uben also jene Art Kiritik, die Shaftesburys Theocles in den
»Moralists* von seinem gewitzten Prosapartner vergebens fordert. Weil das
Schaffen der Romantiker sich so spontan vollzieht, wie sie es programmatisch
fordern (mit einigen Einschrédnkungen, gewil, aber darauf soll es nicht ankom-
men), wird es durch Uberlegung angreifbar — mehr: kann Uberlegtheit zum
gemeinsamen Merkmal der Schulen werden, die den dichterischen Wettbewerb,
der Not des Nachgeborenen gehorchend, als Verdrdngungswettbewerb organi-
sieren.

Es ist ratsam, bei diesem Motiv der Verdrangung ein wenig stehenzubleiben.
Denn gleichgultig, nach welchem Schema man sich den ProzeR literarischer
Innovation denkt (in gewisser Weise lalt sich die Generationenfolge stets als
Verdrangungsvorgang deuten), liegt Valéry daran, die romantische Représenta-
tion der Poesie zur Représentation der Poesie iberhaupt zu erheben. Das ,ganze
Feld des Ruhmes* einzunehmen bedeutet nicht weniger, als erschépfende
Antworten auf das Problem der Poesie zu geben. ,Spontaneitét* ist die VVokabel,
die das Problem auf die Waage der Theorie legt. Sie steht fir die Lehre, derzu-
folge die Kunst ihre Substanz (oder den Zweck der Veranstaltung) an der
Selbstentdullerung des Subjekts, an seiner durch keine gesetzten Zwecke
restringierten Produktivitat besitzt. Das ,spontane Tun® charakterisiert die auf
den asthetischen Begriff gebrachte Poesie. Demgegentber ist das ,Verlangen

16 a.a.0.,S. 218.



Entwurf der Lyrik 257

nach einer solideren Substanz* vor jeder Programmatik naturalistisch. Es ver-
weigert dem &sthetischen Zweck die Anerkennung, die ihm der Theorie nach
gebihrt. Es negiert die &sthetische Position. Die Kunst avanciert zu einem
Instrument der Realitatserfassung, das seine ,Substanz‘ an dem hat, was es
erkundet, also auRerhalb seiner selbst. Das ,Verlangen® ist die Negation. Es
bestimmt den &sthetischen Zweck als das Substanzlose einer bestimmten Dich-
tung, der es eine andersgeartete entgegenzusetzen gilt. Das Ziel heildt nicht
Koexistenz, sondern Verdrdngung. Die angegriffene Poesie wird aus dem
,Reich® der Kunst in die Gefilde eines machtvollen Dilettantismus hinlber-
komplimentiert. Das hat Folgen fir die Begriffe. Was — bisher — den Kunst-
charakter der Poesie verbirgte, zeichnet jetzt geradewegs fir ihre Kunstlosig-
keit verantwortlich. So erklart sich auch der Wunsch ,nach einer kunstvolleren
und reineren Form*. Denn die Form der Spontaneitat wird erzeugt durch eine
gewisse, suggestiv gehandhabte Nachléssigkeit, eine Fertigkeit im scheinbar
Kunstlosen, in dem der erzeugte Schein die wirkliche Kunstfertigkeit verbirgt
und offenlegt. In der ,reineren* Form sind die Schlacken der Subjektivitat (die
Anzeigen eines Wesens, das sich nicht aufhalt) getilgt zugunsten eines Ein-
drucks, der das Gewordensein des Kunstwerks nur noch als unbegreifliches
Waunder erscheinen lalt. Nicht mehr und nicht weniger als die Herstellung
dieses Eindrucks wird von der Professionalitit des Dichters erwartet.:

Der Naturalismus der ,Substanz* bildet — folgt man der Lesart Valérys — die
gemeinsame Grundlage der Schulen des Naturalismus und des Parnasse. Er ist,
dies mul3 hinzugesetzt werden, das Fundament eines Modernismus, an dem die
moderne Lyrik auf ihre Weise zweifellos partizipiert. Das literarische Werk soll
objektiv sein, es soll seine Substanz nicht an der zur Schau gestellten Subjek-
tivitat des Verfassers haben. Der grofie Fetisch aller nachromantischen literari-
schen Richtungen heil3t ,Realitat*. Der Streit der Schulen gilt der programma-
tischen Fixierung der Wirklichkeit, in deren Gewand sich die strapazierte
Substanz in den Streit der Welt- und Kunstanschauungen zu begeben erlauben
darf. Die Kunst entasthetisiert sich, soll heif3en: Sie verlangt nach Zwecken, die
das Dichten zu einer ihrer Natur nach unendlichen Arbeit in einem mehr oder
minder fest umrissenen Material abstellt. Diese Zwecke mussen als schlechthin
gegeben angenommen und damit dem verfligenden Subjekt entzogen sein. Nur

17 Reinheit ist das Resultat unendlicher Operationen an der Sprache, und die Pflege
der Form ist nichts anderes als die wohluberlegte Reorganisation der Ausdrucksmittel.“
a.a.0., S. 222.



258 Entwurf der Lyrik

so wird Kunst ,wirklich*. Wéhrend die romantische Kunst — fast — jeden Fehl-
griff verzeiht und adelt, vorausgesetzt, der Kinstler bleibt sich selbst treu (was
bedeutet, daR sie im Grunde ,nur‘ soziale Miligriffe kennt), verzeiht die
,wirkliche* Kunst nichts. Die Ausgrenzung des Dilettantismus dient der Diszi-
plinierung des Kinstlers um einer Sache willen, die seine Person ebensowenig
angeht wie der einzelne Leser, den er nicht kennt. Das, wodurch der romanti-
sche Dichter besticht, die subjektive Weltsicht, die seinen Ansichten einen nicht
weiter befragbaren Status verleiht, macht ihn nun zum Gespdétt. Die nach-
romantische Literatur verlangt nach Gesten der Unterwerfung unter die vom
Dichter geforderte Weltanschauung. Erst als von seinesgleichen geteilte verleiht
sie die Aura von Professionalitét, auf die es ankommt.

Dies also ist die ,Situation‘, in die hinein Baudelaire seine neue Lyrik ent-
wirft. Sie 1aBt sich durch zwei Satze charakterisieren. Erstens: Jede Art kulturel-
ler Praxis, also auch die der Literatur, ist entweder theoriegeleitet oder im
Ansatz monstros.:s Zweitens: Der Dichter hat seine Tatigkeit als eine neben
anderen, als das Resultat einer Arbeitsteilung zu begreifen, die rickgangig zu
machen nicht in seiner Macht steht. — Schenkt man Valéry Glauben, so zeichnet
sich Baudelaires Kunst gegentiber den zeitgenéssischen Schulen nicht durch ein
Mehr, sondern durch ein Weniger aus. Was sie trennt, ist der Umstand, daf er
bei der gerade gegebenen Diagnose verharrt, statt sie in der opaken Hiille einer

18, Was mich an Victor Hugo in Staunen versetzt, ist die unvergleichliche Lebens-
kraft. Lebenskraft heiBt Langlebigkeit mit Arbeitskraft kombiniert, Lebenskraft durch Ar-
beitskraft vervielfaltigt. Mehr als sechzig Jahre lang ist dieser auf’ergewéhnliche Mann alle
Tage von funf Uhr bis Mittag am Werk! Unaufhorlich ist er damit beschéaftigt, Sprach-
kombinationen zu schaffen, sie zu suchen, auf sie zu warten und auf ihre Antwort zu héren.
Er schreibt hundert- oder zweihunderttausend Verse und erwirbt sich durch diese ununter-
brochene Ubung eine eigenartige Denkweise [...]. Aber im Verlauf dieses langen Weges ist
Hugo nicht mude geworden, sich in seiner Kunst zu vervollkommnen und zu festigen; und
zweifellos vergreift er sich mehr und mehr in der Auswahl; mehr und mehr verliert er das
Gefuhl flr Proportionen; er stopft seine Verse mit unbestimmten, leeren und schwindelerre-
genden Worten aus, und er verwendet den ,Abgrund®, das ,Unendliche* und das ,Absolute*
so reichlich und so unbedacht, dal3 diese monstrosen Ausdriicke schlielRlich jeden Anschein
von Tiefe verlieren, der ihnen Ublicherweise zugestanden wird. Und doch, was fur wunder-
bare Verse*. a.a.0., S. 220. Nicht nur die Verwendung der Ausdricke, sondern die Schaf-
fensweise selbst ist monstrds. Daflr ist das Schicksal der VVokabeln, die fur poetische Tiefe,
mithin — um die Sprache Valérys zu verwenden — fiir die poetische ,Substanz‘ stehen,
symptomatisch. An ihm zeigt sich die grandiose Hohlheit des Hugoschen Unterfangens.



Entwurf der Lyrik 259

sich radikal gebardenden Kunstprogrammatik an kinftige Ideologien des ,Rea-
len® weiterzureichen.

Baudelaire, so Valéry, bleibt ein lebenslanger Leser der Romantik, insbeson-
dere Hugos, dessen Fehler er durch seine methodische und ihre Grenzen re-
spektierende Kunst zu vermeiden — ,auszuscheiden‘ — unternimmt. Das Portrait,
das Valéry von ihm zeichnet, ist das eines langsamen Lesers:

Das romantische Werk vertragt im allgemeinen ziemlich schlecht
die verlangsamte und mit Widerstdnden rechnende Lektire eines
schwierigen und raffinierten Lesers.

Baudelaire war ein solcher Leser.1¢

Welcherart ist seine Lektiire? Valéry gibt zwei Antworten. Die erste, spezielle,
betrifft die dichterische Physiognomie Hugos. Baudelaire sei daran gelegen, die
,unreinheiten®, ,Unvorsichtigkeiten‘ und ,verwundbaren® Stellen dieses Werks
aufzuspiren und sie zum Gegenstand des eigenen Kunstwollens zu machen:

Man sieht zur Genuige, dal? Baudelaire das gesucht hat, was Victor
Hugo nicht vollbracht hatte; daB er sich alle Wirkungen versagte,
in denen Victor Hugo unbesiegbar war; daR er auf eine weniger
freie und von der Prosa sorgfaltig geschiedene Prosodie zuriick-
kommt und es fast immer auf das Hervorbringen eines kontinuier-
lichen Zaubers abgesehen hat, eine unschétzbare und geradezu
ubernattrliche Eigenschaft gewisser Gedichte [...]2

Die Dichtung Baudelaires, so die Unterstellung, steht zu der Victor Hugos in
einem Ergénzungsverhaltnis. Mehr: Sie ist von einer gesuchten — und gewoll-
ten — Komplementaritét, in die der Autor nicht weniger als ihren Kunstcharakter
setzt. Denn die Mé&ngel Hugos lassen sich fast allesamt unter dem Stichwort
,Rhetorik‘z erfassen, durch den Hinweis auf eine - substanzlose? -

19 a.a0.,sS. 218.

20 a.a.0., S. 2109.

21 Baudelaire sah Victor Hugo an; es ist nicht unmoglich zu vermuten, was er dabei
dachte. Hugo regierte [...]. Das umfangreiche Register seiner Worter, die Vielgestaltigkeit
seiner Rhythmen, der UberfluR an Bildern erdriickten jede rivalisierende Poesie. Aber
bisweilen huldigte sein Werk dem Vulgaren, verlor sich in prophetischer Redseligkeit und in
endlosen Apostrophen. Er kokettierte mit der Menge und dialogisierte mit Gott. Die Sim-



260 Entwurf der Lyrik

Sprachgebarde, in der das groRartig Unbestimmte (und dem Banalen Benach-
barte) dominiert, das nach Begriffen des Herstellens nichts weiter bezeichnet
als ein quasi-organisch Gewordenes. Baudelaire ist der Dichter, der keine Zeit
hat, wie Valéry in einer seltsamen (und darum einprdgsamen) Umkehr des
Motivs der Langsamkeit bemerkt. Er muf3 daher bestrebt sein, die Umwege der
sich aus sich selbst ndhrenden und belehrenden Praxis (in der die Irrtiimer not-
wendig einen groélleren Raum einnehmen als die Treffer) abzukuirzen. Er bedarf,
mit einem Wort, einer rationalen Strategie, einer Methode.

Es ist notig, den Gedanken ein wenig zu prézisieren. Auf welcher Ebene
verhalten sich beide Dichtungen komplementar? Valérys Auskunft lautet: in
ihren Starken und Schwéachen. Man kodnnte (bersetzen: in den Domanen ihres
jeweiligen Gelingens. Es fallt ins Auge, dal} das oberflachliche Erganzungs-
verhéltnis eine Asymmetrie birgt. Denn unterstellt, Baudelaire suche in der Tat
sein Gelingen dort, wo auf seiten Hugos etwas miRlingt oder miRréat, weil der
mit sich zu Rate gehende Kunstverstand ber kein sicheres Fundament verflgt,
so kann man — in dieser Lesart — keineswegs folgern, da Baudelaire seine
Kunst dort vernachlassige — und ein Mifdlingen in Kauf nehme — , wo die
Dichtung Hugos ihre Stéarken zeigt. Im Gegenteil: Sein Kunstverstand rat
Baudelaire, auf diesen Feldern nicht anzutreten und sich die ,Wirkungen®
Hugos zu ,versagen‘. Die Komplementaritat ist an den Aufweis der Schwéachen
des alteren Parts gebunden. Die Poesie Baudelaires demonstriert (nicht en
passant, weil eine verbesserte Doktrin es so mit sich bringt, sondern vor
allem) das Versagen der Poesie, die ihr vorausliegt. Das unterscheidet sie von
den zuvor skizzierten Richtungen. Deren zur Schau getragener Antiromanti-
zismus dient zwar der Profilierung des eigenen Wollens, wird jedoch keines-
wegs zum Zweck der Dichtung erhoben. Baudelaires ,Modernitat* zeigt den
Dichter, der verbissen das theoretische und praktische Scheitern dessen
demonstriert, was ihm nach wie vor als Poesie gilt, die aufzugeben nicht in
seiner Macht steht.

plizitat seiner Philosophie, das MiRverhaltnis und die Zusammenhanglosigkeit in der Anlage
seiner Werke [...], kurz, alles, was einen jungen und unbarmherzigen Beobachter abstol3en,
ihn also zu einer zukinftigen persénlichen Kunstauffassung hinfihren und ihn darlber
belehren muRte — Baudelaire mufite all dies an sich selbst feststellen®. a.a.O., S. 218f. Die
Beschreibung erinnert (nicht von ungeféhr) an Thomas Manns Hauptmann-Portrait im
»Zauberberg®“: auch dort wird ein Dichtertypus dem respektvoll verhillten Verdacht man-
gelnder Kompetenz ausgeliefert.



Entwurf der Lyrik 261

Dal} ,Victor Hugo® in diesem Verhaltnis nur ein Name ist, ein Vorwand, der
herrschenden Poesie den Krieg zu erkléren, erhellt Valérys zweite Antwort auf
die Frage nach Baudelaires Art der Lektiire. Der Dichter der ,,Fleurs du Mal* ist
»en Shriftsteller, der einen Kritiker in sich tragt, und der diesen an seinen
Arbeiten intim teilnehmen lait“ .22 Zwar beeintrachtigt Valéry den Gedanken
dadurch, dafl3 er ihn durchs Nadel6hr der Unterscheidung ,klassisch‘-,roman-
tisch* zwangt:

In Racine steckte auch ein Boileau oder ein Bild von Boileau. [...]
Baudelaire 1alst mitten in der Romantik an einen Klassiker denken,
aber er 1Bt auch nur an ihn denken.23

Dennoch [aRt sich nicht Gbersehen, daB die ,Einzigartigkeit* Baudelaires hier
ihren Ausgang nimmt. Baudelaire weist der Poesie die Funktion zu, die in der
Tradition — diesem vage umrissenen Raum abgestandener Ambitionen — der
Kritik zukam. Etwas vereinfacht gesagt: Er kehrt Shaftesburys Substitution der
Poesie durch die Kritik um. Valérys Baudelaire kritisiert, um zu dichten, und er
dichtet, um zu kritisieren. Und zwar nicht die ,Verhaltnisse*, wie dies ein abge-
takelter Kulturkritizismus so gern suggerieren mochte, sondern den Ausdruck
von Natur, der dem romantisch-poetischen Schaffen unverzichtbar erscheint.2

Man mull mit dieser Baudelaire-Deutung nicht einverstanden sein, um zu
sehen, dal} Valérys Beschreibung einem Problem gilt, dessen untergriindige
Prasenz in den verschiedenen ,Situationen‘ der Moderne nicht geleugnet
werden kann. Die Rolle des Dichters als ,vates‘, festgeschrieben in den
Poetiken der Renaissance und durch die romantische Dichtungstheorie
asthetisch umgedeutet zur Rolle des ,Welt* frei entwerfenden Genies, erleidet
angesichts nicht allein der prosaischen Verfassung der Realitat, sondern der
Prosaentwicklung selbst einen Verlust an Glaubwaurdigkeit, der durch poetische
Einzelleistungen nicht mehr wettgemacht werden kann. Die theoriegeleitete,

22 a.a.0., S.221.

23 a.a.0.,S. 221f.

24 Es féllt schwer, an dieser Stelle nicht zu Nietzsche abzuschweifen, der die Psycho-
logie des romantischen Genies bis in die Verastelungen der Selbsttduschung hinein analy-
siert hat. Mit ihm verglichen erscheint Valéry als entschiedener Gegner des Biologismus. In
dieser Gegnerschaft liegt die Aktualitat seiner Uberlegungen zur Poetik der Moderne: die
Destruktion der Botschaft des organischen Lebens, die Ausrdumung des ,Instinktverdachts®
(Hartmut Kohler) gegenuber der literarischen Tétigkeit.



262 Entwurf der Lyrik

arbeitsteilige Praxis der modernen Arbeitsgesellschaft fordert vom einzelnen
eine sich auch in der Sprache manifestierende Kontrolliertheit, von der sich die
Idiosynkrasien des in seinen Zustédndigkeiten nicht beschrankten Dichters un-
vorteilhaft abheben. Der von Valéry favorisierte Prototyp des neuen, den
Dichter alten Schlags an den Rand einer im Einzelfall mit personlicher Tragik
umwolkten Lacherlichkeit drangenden Individuums ist der Ingenieur, dessen
Tun, wie das des Dichters, in der planenden Hervorbringung eines Werkes
besteht. Allerdings besitzt der Ingenieur eine fest umrissene Kompetenz, in-
nerhalb deren er sicher Uber seine Mittel verfigt, wahrend der Dichter sich
souveran innerhalb eines von ihm nur situativ erfaliten Ganzen bewegt, ohne
dal’ er diese Souveranitat in eine bestdndige GewilRheit des Verfligens tber die
eigenen Mittel ummuinzen kodnnte. Schliellich entstammt die Sicherheit, die
sein Tun begleitet, dem Vertrauen in die bestimmende Macht einer in ihm
wirksamen dunklen Instanz, wechselweise ,Natur‘ oder ,Selbst* genannt. Ein
solches Vertrauen verdient sie aber nur, solange sie als unverfligbar angesehen
werden darf. Die Sicherheit des Ingenieurs entstammt einem Konnen, das auf
einem verflgbaren Wissen beruht. Soweit gleicht seine Situation der des
Renaissancedichters. Aber dieses Wissen verdankt er nicht wie letzterer sich
oder einer dunkel gefiihlten produktiven Kraft. Vielmehr stellt es die Arbeits-
organisation innerhalb der Gesellschaft flr ihn bereit. Allenfalls darf er sich in
dem Glauben wiegen, dal es auf eine seinen Produktionen analoge Weise her-
vorgebracht wurde.

Man kann unschwer erkennen, daB der in polemischer Absicht angestrengte
Vergleich in einem entscheidenden Punkt hinkt. Wahrend die Beschreibung des
Ingenieurswissens sich auf das Herstellungswissen beschrénkt und die gegen-
stdndliche ,Bestimmung‘ seiner Hervorbringungen (die sich in den meisten
Fallen — Dampfmaschine, Viadukt — auf praktische VVorgaben reduziert) auRer
acht laRt, verschwimmen in der des dichterischen ,Wissens* absichtsvoll die
Konturen des Herstellungswissens mit denen des Weltwissens. Daflr gibt es
Grunde: Valérys Ansatz macht zwischen beiden keinen wesentlichen Unter-
schied. Schliel3lich entstammen das Ergreifen der dichterischen Mittel und das
Aus-sich-Heraussetzen einer Weltanschauung ein und demselben schopferi-
schen Dunkel, in dem nach Griinden und Ableitungen nicht gefragt wird. So zu
reden setzt aber die enthusiastische Lesart der dichterischen ,Kompetenz®
voraus, ohne weiter nachzufragen, welcher Konfiguration von Griinden diese
ihr Entstehen verdankte. Im Gegenteil. Die Lesart Valérys und seiner Mit- und
Nachstreiter im Dienst der Moderne macht den Form und Inhalt in einem
Produktionsvorgang verschmelzenden Enthusiasmus zur Grundlage aller



Entwurf der Lyrik 263

bisherigen Poesie, zu ihrem unbezweifelbaren ,fundamentum in re*. Nicht die
enthusiastische Deutung der Poesie wird in Frage gestellt, sondern die mit dem
Makel des Enthusiasmus behaftete Poesie. Die Entscheidung, die Regeln der
arbeitsteilig organisierten, auf definierte Verfahren festgelegten Wissenser-
zeugung und -verwendung auch auf dem Feld der dichterischen Produktion zur
Anwendung zu bringen und so ihre fugenlose Anerkennung auf allen Gebieten
des menschlichen Geistes voranzutreiben, gewinnt dadurch den Charakter eines
quasiethischen Imperativs: ,,Feci, quod potui cum conscientia id faciendi.“2s
Diese Deutung des Herkommens ebnet mit der Kluft zwischen der alteren
Inspirationslehre und der Theorie des dichterischen Enthusiasmus mehr ein als
eine periphere Differenz. Sie insistiert auf der Anerkennung der rationalen
Denkform als der dem Selbstverstandnis des durch das Faktum der Naturwis-
senschaften gepragten modernen Menschentypus einzig angemessenen Denk-
form. Dabei unterschldgt sie, dal? bereits die enthusiastische Dichtform aus
einem analogen Akt der Anerkennung hervorging. Das ,verninftige* Unter-
fangen einer Poesie, die das Unverniinftige, die einem magischen Weltbild
verhafteten &lteren Dichtformen, in eine Gestalt tberflhrt, in der es zu prinzi-
piellen Betrachtungen tber die Grenzen der Vernunft Anlal gibt, verfangt nicht
angesichts eines Programms, das als Grundlage dichterischer Produktion eine
Theorie literarischer Wirkungen fordert, ohne einen Gedanken daran zu
verschwenden, ob nicht vielleicht rationale Grinde daflr namhaft gemacht
werden konnten, daB eine solche Theorie eine andere Gestalt annehmen mufte
als die einer Ingenieurswissenschaft. Denn das ist die Form des Wissens, die
Valéry dem dichterischen Enthusiasmus (der ,Inspiration®, wie er beharrlich
schreibt) substituiert. Dichten heit dem zufolge, aus einer Uberschaubaren
Menge wohldefinierter und in ihren Eigenschaften bekannter sprachlicher
Elemente diejenigen auszuwahlen und planvoll zu verkntpfen, die geeignet
sind, in der ,berechneten‘ Verbindung die gewinschte Wirkung beim Leser
oder Horer hervorzubringen. Solange die Elemente als ungewif3 angesehen
werden missen, solange bleiben es auch die Wirkungen. So gesehen, ist der

25 Valéry, Cahiers/Hefte 1, S. 328. — ,,Es ist eine Revolution, ein ungeheurer Wandel,
was sich im Grunde bei meiner Geschichte abgespielt hat:

Namlich die Kunst, die man in das Werk investiert, auf die Herstellung des Werkes zu
ubertragen. Die Komposition selbst als das Wesentliche anzusehen, oder sie als Werk zu be-
greifen, als Tanz, als Fechtkampf, als Konstruktion von Akten und Erwartungen.” a.a.O.,
S. 322. Vgl. Rede ub. d. Dichtkunst, Werke, Bd. 5, S. 60ff.



264 Entwurf der Lyrik

Dichter, wie man ihn kennt, einfach ein Mensch, der nicht weil3, was er tut, eine
bedauernswertes Person.

Verstandlich daher das Entzlicken Uber die Entdeckung Edgar Allan Poes
durch Baudelaire.2s Poe vertritt eine in ihren Grundiberzeugungen und -refle-
xen ganz und gar ,moderne‘, weithin gedachtnislose Nation, deren vulgéare
Kommerzmentalitét er verachtet. Fiir Valéry ist er der Schriftsteller, der die mo-
derne Ingenieursgesinnung, gepaart mit geistigem Aristokratismus, mit unbe-
streitbarem Erfolg in die Literatur tragt. Jedenfalls beliebt es Valéry, die Dinge
so darzustellen. So verschwindet die gedankliche Schlichtheit der Schrift Gber
das poetische Prinzipz” neben der Tatsache, daR sie das Prinzip der modernen
Dichtung enthillt.

Poe hatte begriffen, dal die moderne Dichtung sich der Tendenz
einer Zeit anpassen muf3, in der die Arten und die Gebiete der
Betatigungen sich klar voneinander scheiden, und erkannte, daf3
sie den Anspruch erheben darf, ihren eigenen Stoff darzustellen
und sich gewissermafRen im reinen Zustand zu geben.

Darum auch die Analyse der Bedingungen des poetischen
Genusses und die erschdpfende Definition der absoluten Poesie —
und Poe zeigte einen Weg und gab eine sehr verfihrerische und
sehr strenge Lehre, in der eine Art Mathematik und eine Art
Mystik vereinigt sind...28

Naturlich reicht der Gedanke der Arbeitsteilung — und seine Anwendung auf
die Dichtkunst — nicht aus, um dieses Prinzip angemessen zu beschreiben.

26 Baudelaire und Edgar Allan Poe tauschen Werte aus. Jeder von ihnen gibt, was er
hat, dem anderen und empféngt von ihm, was er nicht hat. Der eine uberliefert dem anderen
ein ganzes System neuer und tiefer Gedanken. Er klart ihn auf, befruchtet ihn, bestimmt
seine Auffassung von einer Menge von Gegenstéanden: Philosophie der Komposition, Theo-
rie des Artifiziellen, Verstehen und Verurteilung der Moderne, Bedeutung des Auler-
gewohnlichen und einer gewissen Absonderlichkeit, aristokratische Haltung, Mystik, Sinn
fur Eleganz und Prazisionsarbeit, ja selbst Politik... Der ganze Baudelaire wird davon
durchdrungen, inspiriert, vertieft.

Aber im Austausch gegen diese Guter verschafft Baudelaire dem Gedanken Poes eine
unbegrenzte Verbreitung. Er schlagt ihn der Zukunft vor.* Werke, Bd. 3, S. 225.

27 Edgar Allan Poe, The Poetic Principle, in: ders., Poems and Essays, London-New
York 1964, S. 91-113.

28 Werke, Bd. 3, S. 2271.



Entwurf der Lyrik 265

Schlielilich ist auch das vormoderne ,Dichten® eine relativ klar umrissene Betéa-
tigung. Selbst der Gedanke eines autonomen Gehalts von Dichtung wirkt,
gegen die asthetischen Ideen Schillers und der deutschen Frihromantik gehal-
ten, eher unspezifisch — wenn schon nicht im Umkreis Poes, so doch angesichts
des Anspruchs Valérys, das europdische Erbe der Dichtung neu zu durch-
denken. Der Aktualitat ndher kommt die — allerdings nur implizit vorgetragene
— Forderung, der Dichter habe sich in Tun und Denken auf das Herstellungs-
wissen zu beschrénken, da sein Weltwissen notwendig dilettantisch bleibe. Auf
die Beschaffenheit dieses Herstellungswissens, welche die Ausdriicke ,Ana-
lyse®, ,erschopfende Definition®, ,eine Art Mathematik‘ von ferne andeuten,
kommt es an. In ihnen wird die Gleichférmigkeit all derjenigen AuRerungs-
formen des menschlichen Geistes postuliert, die in einer vage umrissenen Jetzt-
zeit als Formen des Wissens hervortreten. Nicht das unbestreitbare Faktum der
gesellschaftlichen Arbeitsteilung, sondern dieses Postulat der Gleichférmigkeit
aller jetzt und kinftig ,rational zu nennenden Akte innerhalb einer arbeitsteili-
gen Organisation des Wissens und eines von ihm impréagnierten Handlungs-
gewebes ist die Grundlage, auf der die Poesie (nicht mehr als das ererbte
Gattungsgefiige, sondern explizit als ein der Kommunikationsprosa entgegen-
gesetzter Gebrauch der Sprache verstanden) neu entworfen wird.2

,Sehr verfuhrerisch® wirkt dieses Rationalitdtsmuster wohl vor allem, weil es
Gleichformigkeit — die Gleichformigkeit der Vernunft — als Iterierbarkeit, als
identische Reproduktion bestimmter Verfahrensweisen oder -muster be-
stimmt.;c Der Theoretikern wie Valéry von den Interpreten immer wieder
raunend nachgesprochene Hinweis auf eine in der Dichtung verborgene
Mathematik dient der Suggestion, die Dichtung setze dem durch die ma-
thematischen Wissenschaften geprégten Begriff der Ratios: nicht nur keinen

29 Das Motiv der Gleichférmigkeit der Vernunft erhdlt bei Valéry eine Auspragung,
die sich deutlich am — mathematischen — Begriff der Relation orientiert. Damit steht er im
zeitgendssischen Kontext nicht allein. S. Ernst Cassirer, Substanzbegriff und Funktions-
begriff, Berlin 1910. Sein antiphilosophischer, d.h. antimetaphysischer Habitus verdankt
sich dieser Entscheidung fir einen bestimmten Denktypus, die er (in den ,,Cahiers®) in
immer neuen rituellen Bekréftigungen durchspielt.

30 Iterierbarkeit, die Genese von Mannigfaltigkeit durch die Anwendung immer glei-
cher Verfahren, setzt voraus, daB nicht die Elemente, sondern die Relationen zwischen ihnen
von Wichtigkeit sind: dies flihrt unmittelbar auf das Konzept der poésie pure.

3t Uber Valéry und die Mathematik informieren v. a. Jean Dieudonné, La conception
des mathématiques chez Valeéry, in: Judith Robinson-Valéry (Hrsg.), Fonctions de I’esprit.



266 Entwurf der Lyrik

Widerstand entgegen, sondern sei dort noch nicht begriffen, wo nicht das
,mathematische‘ Kalkil des Dichters auf die eine oder andere Weise sichtbar
zutage trete. Sieht man auf die Resultate, so ist das offensichtlich leeres Gerede.
Sein Zweck — nicht bei Valéry, aber bei denen, die es ihm wider besseres
Wissen nachsprechen — liegt in der Einschiichterung theoretisch anfélliger Zeit-
genossen.32 Das durch den SchulterschluR mit dem dominanten Wissenschafts-
typus der Neuzeit erzwungene Vorurteil fir den &sthetischen Modernismus
beruht auf dem MiRverstandnis, die welterschliefende Funktion der Mathe-
matik gelte so konkurrenzlos, dall nur ,eine Art Mystik* auf die Frage, warum
dies so sei, antworten kdnne.

Dieses Rationalitatsmuster beginnt zu greifen, sobald durch eine wohldefi-
nierte Aufgabenstellung die Unterscheidung von Zwecken und Mitteln zur
Grundlage allen weiteren Nachdenkens gemacht wird. Tatséchlich steht die
Zweck-Mittel-Relation im Mittelpunkt der Kunstkonzeption Valérys. Um sie
rankt sich der Mythos, die Uber sich selbst ins Bild gesetzte Ratio lasse nur
Fragen zu, die einer definitiven Antwort fahig seien, l6sbare Aufgaben, ange-
sichts derer die hergebrachte Réatselstruktur der gedachten Welt verblasse. Eine
dieser losbaren Aufgaben ist das Anfertigen von Gedichten. Der definierte
Zweck der Ubung besteht darin, einen mentalen Zustand beim Leser — und nur

Treize savants redecouvrent Valéry, Paris 1983, S. 183-191; ferner Karl Lowith, Paul
Valéry. Grundziige seines Denkens, in: ders., Sdmtliche Schriften 9, Stuttgart 1986,
S. 277ff.; Nicole Celeyrette-Pietri, Valéry et le moi. Des Cahiers a I’ceuvre, Paris 1979,
Kap.l (,,La Fascination mathematique®); sowie Martin Lowsky, Scheu vor dem Unendli-
chen. Uber einen Aspekt von Valérys Mathematikverstandnis, in: Karl-Alfred Bliher/Jiirgen
Schmidt-Radefeldt (Hrsgg.), Forschungen zu Paul Valéry/Recherches Valériennes 2, Kiel
1989, S. 19-34. Zur Funktion der mathematischen Gleichnisrede s. Reino Virtanen, The
Scientific Analogies of Paul Valéry, University of Nebraska Studies. New Series no. 47,
Lincoln 1974.

32 Die Cahiers sind voll von mathematischen Formeln, Gleichungen und Definitio-
nen. Wie weit freilich diese Masse von abstrakten Reflexionen in Valérys dichterisches
Werk, etwa La Jeune Parque, wenigstens mittelbar einging, ist schwer zu beurteilen. Sicher
ist nur, dal? sie ihm als eine Art Exerzitium fir prazises Denken und Dichten dienten.” Karl
Lowith, a.a.0., S. 279. Nicht ohne Grund ben(tzt Kohler den Ausdruck ,Traumerei: ,,Einige
Zeit spater ist dann diese Traumerei von einem tatsdchlichen algebraischen Gedicht zu lesen,
sogar schon mit Angabe der Ausdehnung: ,Poéme. Dix pages. Prose sur le modéle d’un
développement algébrique. Toute phrase importante — formule — mouvement immobile.
Attention.**. Hartmut Kohler, Paul Valéry. Dichtung und Erkenntnis. Das lyrische Werk im
Lichte der Tageblcher, Bonn 1976, S. 172.



Entwurf der Lyrik 267

bei ihm — zu reproduzieren, fir den traditionell der Begriff ,Poesie* bereitsteht,
einen Zustand eigener Art, in den das Gemi(t ohne Zutun der Kunst nur durch
Zufall, unvorhergesehen und ohne die Mdglichkeit, ihn zu perpetuieren oder zu
wiederholen, hineingelangt.ss

Dichten ist identisch mit dem Verfertigen einer Droge, deren Wirkung scharf
umrissen, ,definiert® ist, und keineswegs dem Zufall tberlassen werden darf, da
es gerade darum geht, das Eintreten des Effekts — der poetischen Stimmung —
dem Zufall zu entreiBen. Dichten heil3t also, ber eine rationale Strategie ver-
flgen, mit deren Hilfe sich der Effekt mit einer an Sicherheit grenzenden Ver-
l&Rlichkeit hervorbringen — reproduzieren — laRt. Kirzer: Dichten heif3t, den
Zweck der Dichtung verlaBlich zu erfillen.s

Man hat daher zwischen zweierlei Elementen zu unterscheiden: denjenigen,
aus denen sich das Bedirfnis zusammensetzt, und denjenigen, die der poeti-
schen Ingenieurskunst zur Verfugung stehen, um das distinkte Bedirfnis zu
befriedigen. Die Tatigkeit des Dichtens besteht idealiter aus einer Vielzahl
formaler Operationen, in denen die poetischen Bausteine zu einer der jeweili-
gen Aufgabe angemessenen Verwendung kommen. Der Dichter kann (oder
konnte) Uber seine Operationen jederzeit Rechenschaft ablegen. Dieser Ge-
sichtspunkt ist wichtig: Mit ihm verbindet sich eine Schwierigkeit, welche die
tatsachliche Beherrschung der ,rational‘ konzipierten Dichtkunst in eine unab-
sehbare Zukunft verschiebt. Von dieser Schwierigkeit wird zu reden sein. Das

33 Alle Kinste sind geschaffen worden, um, jede nach ihrer eigenen Wesensart, ei-
nem Augenblick fliichtiger Kostlichkeit Dauer zu verleihen und ihn in die Gewil3heit einer
unendlichen Anzahl kostlicher Augenblicke zu verwandeln. Ein Werk ist nichts anderes als
das Instrument dieser Vervielfaltigung oder dieser moglichen Wiedererzeugung.“ Rede Uber
die Dichtkunst, Werke 5, S. 47.

34 Die poetische Erregung willensmaRig von neuem erstehen lassen, aulRerhalb der
natlrlichen Bedingungen, in denen sie spontan entsteht, und zwar durch die Kunstgriffe der
Sprache: dies ist die Absicht des Dichters, und dies ist die Vorstellung, die sich mit dem
Namen Poesie im zweiten Sinne — als Dichtkunst — verbindet.” Rede Uber die Dichtkunst,
Werke 5, S. 44f. — Entsprechend Werke 5, S. 7, 68 (,,Poésie pure®). Bleibt die Frage nach
der Herkunft des Zwecks: folgt man Valéry, so verdankt er sich keineswegs einer freien
Erwdgung oder Diskussion ,erlaubter‘ oder gar ,gebotener‘ Zwecke, sondern einem in
archaische Tiefen zuriickreichenden Bedurfnis nach ,poetischem GenuR* — , das allerdings
einer eingehenden Analyse, das heillt Zerlegung in seine Elemente, bedarf, wenn die ,Be-
dingungen®, unter denen es befriedigt zu werden vermdochte, mit hinreichender Genauigkeit
angegeben werden sollen.



268 Entwurf der Lyrik

,sehr verflhrerische* Vorbild Poe, der in seiner ,,Philosophy of Composition*
scheinbar beispielhaft von seinem poetischen Verfahren Rechenschaft gegeben
hatte, verdeckt nur ihren grundsatzlichen Charakter.

Das Prinzip der modernen — ,absoluten — Dichtung besteht demnach darin,
den Zweck der Dichtung ,rein® zur Darstellung zu bringen. Alles, was sie dazu
verwendet (in erster Linie also die Worter, aber zwangslaufig auch die mit
ihnen verbundenen Ideen), ist Mittel zum Zweck und entsprechend 6konomisch
einzusetzen. Das wirkt plausibel. Uberdies knlipft es an alteste Traditionen an.
Es kann kaum bestritten werden, dall Dichten eine herstellende, eine
,poietische* Tatigkeit ist. Die Tradition hatte daran nie einen Zweifel gelassen.
Es dréngt sich daher die Frage nach dem Zweck der Veranstaltung, nach dem
herzustellenden ,Ding‘ und seiner Verwendung auf. Ohne eine scharf umrissene
Aufgabenstellung bleibt das Dichten ein unscharfes, ein blindes, in mimeti-
schem Eifer befangenes Tun. Valérys Handhabung des Zweckbegriffs lauft
darauf hinaus, die traditionelle Dichtkunst dieser Blindheit zu bezichtigen. Die
moderne, ,rationale* Dichtkunst eliminiert das der hergebrachten Poesie an-
haftende Moment von Mimesis. Der Essayist fertigt es mit der hoéhnischen
Bemerkung ab, die Téatigkeit des Ingenieurs verlange schlief3lich auch unab-
dingbar von ihm, dal er sich mit der Geschwindigkeit der von ihm konstruier-
ten Lokomotive fortbewege.ss

Ein Gedicht ist tatsachlich eine Art Maschine, die mit Hilfe der
Worte den poetischen Zustand hervorbringen soll.3

35 Eines Tages belehrte mich jemand, dal? Lyrik Enthusiasmus sei und dal die Oden
der grofRen Lyriker ohne Korrekturen geschrieben seien, im gleichen Tempo wie die Stimme
des Deliriums und der stirmisch brausende Geisteswind...

Ich antwortete ihm, er habe vollig recht; indessen sei dies kein Privileg der Dichtkunst;
wie jedermann wisse, sei es zum Beispiel beim Bau einer Lokomotive unerl&Rlich, dald der
Erbauer seine Arbeit mit der Geschwindigkeit von achtzig Meilen in der Stunde ausfiihrt.”
Dichtkunst und abstraktes Denken, Werke 5, S. 168f.

36 Valéry féahrt fort: ,,Die Wirkung dieser Maschine ist ungewil3, denn im Bereich der
Wirkung auf den Geist ist nichts gewil3.“ Das Zugestandnis ist erstaunlich: es enthalt nicht
mehr und nicht weniger als die Aufforderung, die eigene Theorie als ein Gedankenexperi-
ment anzusehen, dessen Summen sich am Ende aufheben. Denn natirlich ist die ,Kon-
struktion® der Maschine nur nachvollziehbar, wenn ihr Zweck zweifelsfrei feststeht. Doch
das allein reicht nicht aus: die ,Konstruktion® setzt eine Hypothese voraus, welche die ange-
strebte Wirkung in technische Terme Ubersetzt, in diesem Fall eine Hypothese (iber die



Entwurf der Lyrik 269

Das Gedicht als Maschine, die Wirkungen generiert — das klingt ,cartesia-
nisch®, entfernt sich jedoch, eingehender betrachtet, nicht sonderlich weit von
der Renaissanceauffassung der Dichtung als einer magischen Anordnung. Mit
seiner auf den Mimesisgedanken zielenden Polemik wendet sich Valéry auf
eine vertrackte Weise den Anféngen der Poetik in der friihen Neuzeit zu.s
Darin liegt ein kaum verhillter Hinweis. Auch Valéry gehort zu den Schreibern
zu Beginn des Jahrhunderts, die das européaische Denken aus den verdréngten
Motiven des Anfangs neu zu justieren versuchen, auch wenn die allseits
lancierte Vorstellung vom vorbehaltlos aktuellen, keinerlei Tradition verpflich-
teten Geist anderes suggeriert. Uber den Effekt 14Bt sich streiten. Es ware gut
maoglich, dall auf die von Valéry diagnostizierte erste Verdrangung, den ratio-
nalistischen Siindenfall des achtzehnten Jahrhunderts und die aus ihm hervor-
gehende, auf ihn antwortende Literatur der Romantik hier eine zweite folgt: die
Denunziation der spekulativen Vernunft im Namen der analytischen Geistes-
haltung. Deren Erfolgsrezept, nur Fragen zuzulassen, die von vornherein auf
ein definites Problem und seine isolierte L6sung zugeschnitten sind, steht auf
den ersten Blick in extremem Gegensatz zum magischen Holismus der Re-
naissance-Synkretisten. Doch das scheint nur so. Die magischen Figuren sind
ebensolche Universalschlissel eines auf Effekte abgestellten Kunstverstehens
wie das mathematische Kalkil des Dichter-Ingenieurs. In beiden Féllen soll ein
einformiges Verfahren, eine streng reglementierte Poiesis die erwinschten
Resultate zeitigen. In beiden Fallen wird ein behauptetes Wissen in Anspruch
genommen: ein probates Mittel, Schneisen in die umgebende Unwissenheit zu
schlagen. Das nichtmimetische Moment der Poesie, das in der Verskunst der
Renaissance offenbar seinen Ausdruck verfehlt, weil es im noch tGiberméchtigen
Gedanken einer Mimesis der Schopfung zergeht — bei Valéry wird es zum
priméren Bestimmungsstiick von ,poesie. Die Nachbarschaft zum Re-
naissancehumanismus ist offenbar beabsichtigt. Die Renaissance legt an die

Funktionsweise des menschlichen Geistes: andernfalls handelt es sich nicht um ,Konstruk-
tion®, sondern um ,Mimesis*.

37 Man achte auf die Worte: ,,Seltsam: der Ton und gleichsam die Figur
Ihres kleinen Satzes kehrt in mir zurtick, wiederholt sich in mir“. Dichtkunst und abstraktes
Denken, Werke, Bd. 5, S. 153 (Hervorhebung nachtraglich eingeftigt). Was hier ,Figur®
heil3t, erinnert an die Figuren, die zum Wortfeld der zentralen Metapher des Tanzes gehoren.
Doch was heif3t das? Die Figur ist das Wiederkehrende in der Kunst, das sich dem Rezipi-
enten einpragt und die Wirkung zeitigt, die Uber das bloRe Verstandenhaben hinausgeht:
Nichts anderes pragt die ,magische‘ Auffassung der Figur in der Renaissance.



270 Entwurf der Lyrik

tradierte Dichtung den Mal3stab ihrer als Kunstlehre verstandenen Wissenschaft
und organisiert sie von diesem Punkt her neu. Die aus der Antike Uberlieferte,
dem Mythos verhaftete Poesie indiziert das Bedurfnis, die neugewonnene Wis-
senschaft die Fahigkeit, es zu befriedigen. Analog laRt sich die an die roman-
tische Mimesis der Natur gerichtete Herausforderung der Poesie durch die
moderne Lyrik als anthropologisch motivierte Rickkehr an die Quellen der
Poesie ausgeben.3¢ Das Bedurfnis, die anthropologische Konstante, ist, wie im-
mer, gegeben, es liegt dem modernen Autor vor — nur seine Fahigkeit, ihm zu
genligen, hat sich mit dem Typus Wissenschaft verandert, den er vertritt. Der
Theoretiker der Moderne greift die friiheren Formeln auf und unterlegt ihnen
einen Sinn, der den aktuellen Rationalitatsvorgaben entgegenkommt. Doch
auch die Formeln enthalten VVorgaben, denen nicht so leicht zu entkommen ist.
Es laRt sich nicht verhindern, dal sie auf das Projekt zuriickwirken.

Dieses Projekt ist dadurch charakterisiert, dal es zwar den Grundgedanken
der alteren Verskunst fur sich reklamiert, ein methodisch gesichertes, frei ver-
fligbares Herstellungswissen zur Verfiigung zu stellen, sich aber den Ruckgriff
auf ihren materialen Teil, auf Metrik und Prosodie, mit Nachdruck versagt.
Immerhin ldgen in ihm — nimmt man das Renaissanceverstandnis zum Mafstab
— jene allzeit verfiigbaren, wohlgeordneten Elemente oder Bausteine vor, mit
deren Hilfe der Dichter, angeleitet durch die Theorie, seine Wirkungen erzielt.
Stattdessen spricht Valéry von einer neuen, erst in Umrissen erkennbaren
Wissenschaft. Gegenstande dieser Wissenschaft seien nicht Metrum und
Rhythmus, sondern schlechthin alle Elemente der Sprache, mit denen sich
poetische Wirkungen erzielen liellen. Die neue Wissenschaft ist eine Wissen-
schaft von der Sprache unter dem Gesichtspunkt ihrer Brauchbarkeit fir die
Zwecke der Dichtung. Diese Brauchbarkeit aber, so Valéry, ist nicht gegeben.
Sie ist schlechterdings unauffindbar, es sei denn im entschiedenen Willen des

38 Was hier ,Tatsachen‘ genannt wird, bezeichnet einmal die Elemente einer ele-
mentaren menschlichen Situation, die fortwéhrend durch die von der Kultur unterbreiteten
Verstehensvorschlage verstellt und verstimmelt wird und deshalb einer einfachen, ihrer
Einfachheit Rechnung tragenden Rekonstruktion bedarf, sodann die durch Introspektion zu
klarenden Zustande des Bewul3tseins: auch hier ist das — relativ — Einfache das — relativ —
Kulturresistente und deshalb Vertrauenerweckende: ,,Ich méchte Ihnen einen bestimmten
Begriff der Dichtkunst vorschlagen, mit dem festen Vorsatz, nichts zu sagen, was nicht reine
Feststellung von Tatsachen wadre, die jedermann in sich selbst oder von sich selbst aus
beobachten oder mindestens durch eine einfache Uberlegung bestatigt finden kann.“ Rede
uber die Dichtkunst, Werke 5, S. 44.



Entwurf der Lyrik 271

Lyrikers, der sich nicht davon abschrecken 1aRt, in einem Material zu arbeiten,
an dem er anders als unter ganzlich unwahrscheinlichen Zufallskonstellationen
nur scheitern kann:

aullerhalb ihrer Anwendung auf die einfachsten und gewdhnlich-
sten Bedirfnisse des Lebens ist die Sprache das ganze Gegenteil
eines Préazisionsinstrumentes. Und abgesehen von gewissen du-
Rerst seltenen Zufallstreffern, gewissen Glicksfligungen der Kom-
bination von Ausdruck und sinnlicher Form, hat sie nichts von
einem poetischen Mittel an sich.3°

Will der Dichter den aus der Methode flielienden Anforderungen an sein Tun
gerecht werden, dann ist er gehalten, nicht nur Verse, sondern die lyrische
Sprache selbst zu erfinden. Um herauszustreichen, daR diese Sprache nicht zur
Verflugung steht, sondern entworfen, ,konstruiert® werden muf, nennt sie
Valéry eine ,,Sprache innerhalb einer Sprache“.« Nicht ohne Lust besteht er
darauf, die Sorache auf die Seite dessen zu schlagen, aus dem sich das Gedicht
ein fur allemal davonmacht: auf die Seite der Prosa. Die neue Wissenschaft der
Poetik, in mehreren Anldaufen skizziert, ist einerseits die Wissenschaft von der
Sprache, wie sie jedermann benditzt (oder setzt eine solche voraus), andererseits
die Wissenschaft von einer Sprache, die auRerhalb dieser Wissenschaft nur in
poetischen Bruchstiicken existiert:

Letzten Endes ist das, was man ein Gedicht nennt, praktisch aus
Fragmenten reiner Poesie zusammengesetzt, die in den Stoff einer
Rede eingeflochten sind. Ein sehr schoner Vers ist ein sehr reines
Poesie-Element.4

Es ist das Verdienst Valérys, in volliger theoretischer BewuRtheit die Lyrik
(,poésie’) als Nichtprosa bestimmt zu haben. Diese Bestimmung ist primar,
,poésie pure‘ eine Umschreibung dessen, was aus ihr folgt. Nicht sonderlich

39 Rede uber die Dichtkunst, Werke 5, S. 49.

40 Werke 5, S. 153 (,,Dichtkunst und abstraktes Denken*). — ,,Er (der Dichter) hat
keine eigens fur seine Kunst gemachte, fir den Dienst am Schonen bereitgestellte Gesamt-
heit von Mitteln vor sich. Er muf} sich die Sprache ausborgen — die vox publica“ . Dichtkunst
u. abstraktes Denken, Werke, Bd. 5, S. 157.

41 Poésie pure, a.a.0., S. 66.



272 Entwurf der Lyrik

schwer fallt es, zu erfahren, wogegen sie sich richtet. ,,Zuerst will ich den gro-
Ren d’Alembert zitieren®, heif3t es in der ,,Rede Uber die Dichtkunst®,

,Dies ist, wie mir scheint®, schreibt er, ,,das strenge, aber gerechte
Gesetz, welches unser Jahrhundert den Dichtern auferlegt: es er-
kennt im Vers nur noch das als gut an, was es in Prosa ausge-
zeichnet fande.“

Diese Sentenz gehotrt zu jenen, deren genaue Umkehrung
gerade die Ansicht wiedergibt, die man unserer Ansicht nach ha-
ben muf3.42

Wie aber lautet die Umkehrung? Valéry sagt es im Bild.

Man lehrt Sie: Sagen Se, es regnet, wenn Se sagen wollen, dal? es
regnet! Aber niemals ist es und kann es Gegenstand eines Gedich-
tes sein, uns dartber zu belehren, dalR es regnet. Wir brauchen
keinen Dichter, um uns Uberreden zu lassen, unseren Regenschirm
mitzunehmen.43

Sein Geschéft ist gerade der Nicht-Gebrauch, das Nicht-Sagen, dafl3
es regnet; und alles, was bestétigt und darlegt, da er nicht in
Prosa spricht, ist bei ihm gut.+

Die Prosa ist die Sprache der Tatsachen, die zu leugnen Torheit wére — ein
Vorwurf, der die &ltere, ,romantische* Poesie trifft und treffen soll — , und damit
auch die Sprache, deren vOllig durchgebildeten Gebrauch der Theoretiker
fordert.ss Es gibt keine Sprache neben der Sprache der Prosa, deren sich der
Dichter bedienen konnte. Es gibt nur einen anderen Gebrauch, ein anderes
,Sagen‘, eines, das zunéchst und vor allem als ,Nicht-Gebrauch®, als ,Nicht-
Sagen* bestimmt wird und daher — da es gleichwohl ,Gebrauch* und ,Sagen®

42 Rede Uber die Dichtkunst, a.a.0., S. 89.

43 a.a.0., S. 56.

4 aa.0.,S. 91

45 | In den praktischen oder den abstrakten Anwendungen der Sprache, die spezifisch
Prosa ist, bleibt die Form nicht erhalten, sie tberlebt nicht das Verstandenwerden, sie 1ost
sich in der Klarheit auf, sie hat gewirkt, sie hat zu verstehen gegeben, sie hat gelebt.” Rede
uber die Dichtkunst, a.a.0., S. 57.



Entwurf der Lyrik 273

bleibt — als ein negativer Gebrauch, als ein negatives Sagen, fir das Valéry
gelegentlich den Terminus ,Verweigerung® (,refus®) einfuhrt.4s Es hielRe, diese
begriffliche Harte abzumildern und zurtickzufiihren auf die abgewiesene Prosa-
auslegung der Poesie, versuchte man, die Schwierigkeit durch eine Differen-
zierung der Begriffe ,Gebrauch® und ,Sagen* zu beheben. Das Moderne an der
modernen Lyrik besteht darin, daB sie sich voll und ganz auf den Boden der
durch keine poetische Reminiszenz getriibten oder verunklarten Prosa der
Moderne, sprich, der im Alltag der Epoche kondensierten Sprache und des in
ihr sich manifestierenden Weltverhéltnisses stellt. Die lyrische Revolution
erklart den seit den Tagen des ,grofien d’Alembert* (und der vielen kleinen
d’Alemberts in seinem Gefolge) in Gang befindlichen ProzeR der Prosa gegen
die Poesie mit all seinen Versteckt- und Halbheiten flir beendet. Se zeigt sich
nicht langer interessiert. Darin liegt die Bedeutung des von ihr betriebenen
Selbstausschlusses vom Gang der sich in den diversen Modernisierungsschiiben
fortschreibenden Aufklarung. Der Selbstausschlul vom Gang der Prosaange-
legenheiten bereitet den Hinhaltetechniken ein Ende, mit deren Hilfe die litera-
rische Prosa den Prozel3 gegen die Poesie vorantreibt und blockiert. Was in
Prosa ,ausgezeichnet* klingt, kann durch keine andere Form der Rede relativiert
werden. Es ist das Sagbare, gegen das keine als Einrede verfalite Rede an-
kommt. Die Modernitit (diese Fata Morgana am rasch wechelnden Horizont
des Baudelaireschen Spaziergangers) ist das Faktum des modernen Geistes,
nicht mehr, nicht weniger. Jeder dagegengesetzte VVorbehalt ware nichts weiter
als ein geistiger Provinzialismus, ein intellektuelles VVerkennen der Zeichen der
Zeit. Baudelaires ,Lektlre* Hugos ist gerade langsam genug, um die Sprache
der sich gestenreich auf dem Boden der Prosa behauptenden Poesie als flichtig
zu entlarven, als ein Gespinst von Halbheiten, die sich vor dem insistierenden
Blick als Ungereimtheiten, als schlechte Prosa zu erkennen geben. Seinem
literarischen Halbbruder in Prosa ist der moderne Lyriker immer schon den ent-
scheidenden Schritt voraus, da er jede Prosaeinrede gegen die Poesie antizipiert
und im voraus gutheif3t. Lyrik ist anders.

Nicht anders ist sie darin, dal} sie anderes zu sagen hatte. Dies fordern hieRe,
aus ihr eine andere Prosa zu machen, mit der Auflage, inmitten der Moderne ein

46 Strenge Arbeit vollzieht und manifestiert sich in der Literatur durch Verweige-
rung. Man kann geradezu sagen, daB sich die Strenge der Arbeit an der Zahl der Verweige-
rungen messen lakt“. Brief Uber Mallarmé, Werke, Bd. 3, S. 264 (I, 641). Vgl. Lowith,
a.a.0.,, S. 262.



274 Entwurf der Lyrik

nichtmodernes Weltverhaltnis zu etablieren. Nichts liegt ihr ferner. Ihr Selbst-
ausschlul vom Gang der literarischen Aufklarung féllt nicht umsonst in eine
Zeit, in der auf dem Boden der Prosa die Konkurrenz der Wissensformen zu-
gunsten der Wissenschaften fir entschieden erklart wird und es eine Zeitlang
scheint, als falle der Literatur daraus die Aufgabe zu, die Defizite der Poesie zu
liquidieren. Flaubert, nicht Hugo vollzieht den entscheidenden Schritt. In
»,Bouvard et Pécuchet* wird die Situation ausgeleuchtet. Die Teilhabe der
Literatur an den Fortschritten des wissenschaftlichen Zeitalters ist wie jede
Teilhabe erkauft. Der Preis, den sie mehr oder minder bereitwillig entrichtet, ist
das Gerede. Da sie die Kenntnisse, mit denen sie handelt, die ideologischen
Versatzstiicke, denen sie ihre Peripetien und literarischen Fehden schuldet,
nicht selbst erarbeitet, sondern nur Gbernimmt, um sie mehr oder minder geist-
voll hin- und herzuwenden, bleibt ihr nichts anderes als Bekennermut auf der
einen, Ironie und Humor auf der anderen Seite, beides grundlos. Die moderne
Lyrik, so der SchlulR Valérys, tragt dem Verlangen einzelner Dichtersubjekte
Rechnung, zugelassen zu werden an den Orten der Wissensproduktion, um im
SchulterschluR der Spezialisten Dinge zu produzieren, die im Ergebnis ebenso
gleichgultig um das Verstandnis der konsumierenden Leserschaft funktionieren
wie ein Automobil oder ein Walzwerk, ihrer Struktur nach jedoch einen geisti-
gen Status besitzen, der sie eher an die Seite wissenschaftlicher Theorien als an
die der Gegenstdnde des alltaglichen Bedarfs stellt.#» Um diesen Zweck zu
erreichen, ist ihm jede Konzession recht. Er entrichtet sie bereits im voraus,
wenn er erklart, sich als Lyriker nicht einzumischen in den Streit, den das
wissenschaftlich avancierte mit dem ,natdrlichen, an den Erbstiicken einer
veraltenden Kultur klebende BewuRtsein fiihrt, es sei denn als Eideshelfer des
ersteren.

Das wirft ein scharfes Licht auf die Wendung, mit der Valéry die Sprache
der Prosa, das heil3t die Sprache der Tatsachenfeststellungen und des siegrei-
chen Realismus der Moderne, zugleich zu einem vollig konfusen, zur Distinkt-
heit der Begriffe und zur Prézision des ,Gebrauchs® ungeeigneten und deshalb
fur den Lyriker unmdglichen Medium erklart.+ Nicht allein die Lyrik, auch ihre

47 Siehe Tzvetan Todorov, Valérys Poetik, in: Jirgen Schmidt-Radefeldt (Hrsg.), Paul
Valéry, Darmstadt 1978, S. 79.

48 [...] auBerhalb ihrer Anwendung auf die einfachsten und gewdhnlichsten Beduirf-
nisse des Lebens ist die Sprache das ganze Gegenteil eines Prézisionsinstrumentes. Und
abgesehen von gewissen auferst seltenen Zufallstreffern, gewissen Gllcksfligungen der



Entwurf der Lyrik 275

Theorie findet an der Sprache der alltdglichen Prosa eine undurchdringliche
Grenze. Aus dem Gemenge der Prosa erheben sich die kristallinen und
filigranen poetischen Gebilde, gefeit gegen jeden Versuch der weiterplappern-
den Alltagsrede, sie sich zuzueignen. Den Erzeugnissen wissenschaftlicher
Rede stehen sie darin nicht nach. Beide sind von gleichem Geist. Der Poetiker
verschérft den Gegensatz des wissenschaftlichen und des Alltagsbewul3tseins
uber jedes wissenschaftliche Interesse hinaus. Sein Interesse gilt der — von ihm
behaupteten — Unvereinbarkeit beider. So kann er bruchlos der aller einschran-
kenden Bestimmtheit entkleidete Alteritdt der Wissenschaften die ebenso
schroffe Alteritat der lyrischen Sprache und der ihr korrespondierenden Gei-
stesverfassung an die Seite setzen.

Es ware leicht, eine Tabelle der ,Kriterien” des antipoetischen
Geistes aufzustellen. [...] In den Versen Inhalt und Form unter-
scheiden; ein Thema und eine Durchflihrung; den Klang und den
Sinn; Rhythmik, Metrik und Prosodie als vom eigentlichen
sprachlichen Ausdruck, den Wortern und dem Satzbau ganz
natlrlich und leicht abtrennbar zu erachten — das sind lauter Sym-
ptome von Nichtverstehen oder Unempfindlichkeit im poetischen
Bereich. Ein Gedicht in Prosa bringen oder bringen lassen; ein
Gedicht zu einem Unterrichts- oder Prifungsgegenstand machen,
ist keine geringfligigere Ketzerei. Es gehort eine wirkliche Perver-
sion dazu, wenn man es derart darauf anlegt, die Prinzipien einer
Kunst von der verkehrten Seite zu erfassen, wo es sich im Gegen-
teil darum handeln wiirde, die Menschen in einen Kosmos der
Sprache einzufuhren, der durchaus nicht das Ubliche System des
Austausches von Zeichen gegen Handlungen und Vorstellungen
ist. Der Dichter verfiigt tUber die Worter vollig anders, als der
Brauch oder das Beduirfnis es tun.4

Die Volte ist erstaunlich — oder ware es, wenn die zitierten Satze, ungeachtet
ihrer Tendenz, Birnen und Apfel zu addieren, nicht jede Standardblitenlese zur
Lyriktheorie der Moderne zieren kdnnten — , da sie der eigenen ,methodisch®
betriebenen Kunst die Geschaftsgrundlage entzieht. Denn immerhin setzt die

Kombination von Ausdruck und sinnlicher Form, hat sie nichts von einem poetischen Mittel
an sich.” Rede uber die Dichtkunst, Werke, Bd. 5, S. 49.
49 a.a.0., S. 90f.



276 Entwurf der Lyrik

konsequente Handhabung der Zweck-Mittel-Relation voraus, dal3 es gelingt, die
Elemente in der Sprache zu isolieren, deren konstruktiver Einsatz zu den ge-
winschten Wirkungen fiihrt. Eine Poetik, die andeutungsweise alle géngigen
Kategorien zur Erschliefung ihres spezifischen Gegenstandsbereichs verwirft
(,Rhythmik*, ,Metrik*, ,Prosodie‘) und nur die allgemeinsten Begriffe der
SpracherschlieBung wie ,Worter*, ,Satzbau‘, ,System des Austausches von
Zeichen gegen Handlungen und Vorstellungen® stehenlalt, macht sich an-
heischig, neue Kategorien zu prasentieren, oder sie tritt auf der Stelle. Mehr
oder minder trifft beides auf Valérys Interventionen zu. Einerseits stellt er die
Notwendigkeit heraus, samtliche Grundbegriffe der Sprachtheorie neu zu fassen
(die Entwicklung der Linguistik wird ihm darin recht geben), andererseits
beschreibt er angesichts der untbersehbaren noch zu leistenden theoretischen
Vorarbeit den Lyriker als jemanden, der in jedem Moment seines Schaffens die
ganze Arbeit als geleistet voraussetzt, ohne auf irgendeines ihrer Resultate zu
warten oder auch nur zu hoffen:

Ohne es zu wissen, bewegt sich der Dichter in einer Ordnung mog-
licher Beziehungen und Umformungen, von denen er nur die mo-
mentanen und besonderen Wirkungen verspirt und verfolgt,
soweit sie ihm in einem bestimmten Zustand seines inneren
Verfahrens etwas bedeuten.s0

Valérys Dilemma ist offenkundig. Es wére weniger dramatisch, artikulierte es
nicht das Dilemma der modernen Lyrik selbst, die theoretische Rickansicht
ihres Sprachmystizismus. Unversehens er0ffnet sich dem Theoretiker der
Moderne der lyrische Abgrund, der bei Celtis durch die Sprachlosigkeit der
,JFigur, bei Klopstock durch die der lyrischen Anbetung eingeschriebene kos-
mologische Paradoxie flhlbar wurde, neu — als Abgrund der Analytizitat.
Schuld daran ist die Annahme, daR in jedem Gedicht, das seinen Namen ver-
dient, die Sprache — nicht die Prosa, wohl aber die Sprache — neu erschaffen
wird. Das Gedicht &ahnelt darin einer Theorie, die ihren Gegenstand von Grund
auf neu und anders als die mit ihr konkurrierenden Theorien organisiert.
Demgegentber bildet die Sprache der Alltagsprosa nichts anderes als eine
amorphe Ansammlung intakter und halbverblichener Intentionen, den Schutt
oder Schmutz einer Zivilisation, dessen verwirrendes Zufallsmuster einem

5 a.a.0., S. 86.



Entwurf der Lyrik 277

fllichtigen Betrachter sich als die komplexe Struktur der Wirklichkeit auf-
dréngt.st Der Theoretiker, der die Sprache kategorial zu bestimmen versucht,
unternimmt den Versuch, Ordnung ins Chaos zu bringen. Er steht damit nicht
allein. Vor allem ist es der Lyriker selbst, der ihm vorausgeht und es nicht allein
beim Versuch beldlt, sondern tatsachlich ans Ziel gelangt, wie der Sprache
gewordene Kosmos des Gedichts demonstriert. Anders als der Lyriker kann der
Sprachtheoretiker es sich nicht leisten, als isoliertes Subjekt einen Wurf zu
wagen, dessen immer mogliches Scheitern kontingent, dessen Gelingen
hingegen nicht mehr tberhol- oder zurtickholbar ware.s2 Er mul3 die Sprache in
einem Umfang zugrundelegen, in dem er nicht tber sie verfigt. Das und nichts
anderes bedeutet objektiv sein. Jeder einzelne Wurf vergroRert die
Schwierigkeiten der Theorie, da er die Komplexitat des Gegenstandes erhoht.
Die Aufgabe, die moglichen Relationen zwischen den Wortern zu systemati-
sieren, ist schlechterdings unabschlieRbar.s:

Was Valérys Phantasie in Gang setzt, sind die komplexen Relationen zwi-
schen einem auf Impressionen aus den ,exakten‘ Wissenschaften beruhenden
Modell wissenschaftlicher Theoriebildung, dem damit verbundenen Projekt

51 Das Ungefahr stellt unsere Epoche leicht zufrieden [...]. Unsere Epoche ist also
gleichzeitig praziser und oberfl&chlicher als irgendeine andere [...]. Das Akzidens ist ihr
wertvoller als die Substanz.” a.a.O., S. 81. ,,Das Geheimnis eines gut begriindeten Denkens
beruht auf dem MiRtrauen gegenuber den Sprachen®. Cahiers/Hefte 1, S. 474.

52 Im Gegensatz dazu kommt die Sprache des Dichters, wenn sie auch notwendiger-
weise die von einer solchen statistischen Unordnung gelieferten Elemente benutzen muf3,
aus dem Bemihen eines isolierten Menschen, mit einem Material vulgarer Herkunft eine
klnstliche, ideale Ordnung zu schaffen.” Poésie pure, Werke, Bd. 5, S. 73.

53 Die ,,Cahiers* geben einen Eindruck, welche Art von Aufmerksamkeit Valéry auf
die Gegenstande einer Theorie des Sprache verwendet. Die Unabschliel3barkeit der Denk-
bewegung, ihr gymnastischer Charakter, gehort zu den Voraussetzungen dieser Aufzeich-
nungen. Die Affinitat gewisser Formulierungen, den ,Gebrauch* der Sprache betreffend, zu
Wittgensteins Theorie der Sprachspiele (Cahier/Hefte 1, S. 627, Anm. 12, sowie, schérfer
gefaldt, Cahiers/Hefte 4, S. 615, Anm. 64) oder zur Sprechakttheorie findet ihre sachliche
Grenze an Valérys Mentalismus. Die Ahnlichkeit bleibt duRerlich: ,,Sprache ist in ihrer
Eigenschaft als Wortklassifikation eine Art Brechungsmilieu fir mentale Phanomene.*
Cahiers/Hefte 1, S. 472. Dagegen Wittgenstein: ,,Das Wesen ist in der Grammatik ausge-
sprochen.” Philosophische Untersuchungen 371, in: ders., Schriften 1, Frankfurt/M. 1960,
S. 421. ,Rien n’est en effet plus étranger a Valéry que I’idee d’une logique du langage
commun ou naturel.“ Antonia Soulez, La phrase-geste: Valéry et Wittgenstein, in: Sud.
Revue Litteraire, 1988, Valéry, la logique, le langage, S. 152.



278 Entwurf der Lyrik

einer allgemeinen Sprachtheories+ und einer Poetik des Herstellens, welche die
Kunstlehre der Renaissance konsequent in den Stand einer angewandten
Wissenschaft (im Gegensatz zu den reinen Wissenschaften der Mathematik und
Physik) Uberfihrt. Aus diesem Dreieck resultiert der Doppelcharakter der
Sprache. Einmal gilt sie als strukturiertes Ganzes, ein anderes Mal als Zu-
fallsagglomerat, als Chaos aus Woartern: das eine im Vorgriff auf jene unaus-
geflihrte Theorie der Sprache, in der kein Element verlorengegeben ware, das
andere im Hinblick auf ihr atheoretisches Gegebensein, innerhalb dessen allein
der ,Gebrauch* fir jenes Minimum an Stabilisierung und Nutzen sorgt, das sich
von Fall zu Fall und von Zweck zu Zweck unterschiedlich darstellt.ss Dieses
kommunikative Minimum einer Funktionalitat-ad-hoc ist es, das Valéry mit
dem Namen ,Umgangssprache‘ belegt — nicht ohne darauf hinzuweisen, dal3 es
im ,Leben® vollauf gentigt.ss Entzient man der Sprache den Faktor ,Gebrauch®,

5 Jurgen Schmidt-Radefeldt, Paul Valéry Linguiste dans les Cahiers, Paris 1970. Vgl.
dazu Kohler, a.a.0., S. 11.

55 Die Sprache ist ein Instrument, ein Werkzeug, oder vielmehr eine Sammlung von
Werkzeugen und Verfahren, aus der Praxis entstanden und ihr dienstbar.“ Rede Uber die
Dichtkunst, Werke, Bd. 5, S. 48. — ,,Man bedient sich génzlich problemlos der Worter, die
man weder definieren noch deren Doméne man abgrenzen koénnte. Nicht das Aufrufen der
Worter innerhalb von Satzen oder Situationen mit ihrer Uberpriifung in isoliertem Zustand
verwechseln. Im ersten Fall bedarf es nur der hinreichenden Notwendigkeit.* Cahiers/Hefte
1, S. 475. Dies ist die eine Seite der Sprache, pointiert in dem Satz: ,,Die Sprache hat das
Denken nie zu Gesicht bekommen.” Cahiers/Hefte 1, S. 476. Die andere kommt in der
,Notwendigkeit* zum Ausdruck, sie ,fiktiv zu vervollstandigen®: ,,Das externe System der
Worter einer Sprache ist stets unregelmaRig, wurde jeweils nach Bedirfnis weiterentwickelt,
schubweise, ohne Perspektive oder Ziel, allenfalls einem jeweils besonderen. Somit erstaunt
es wenig, daR diese Systeme unvollstandig sind — mit Uberfrachtungen, Liicken, unscharfen
Abgrenzungen der Bedeutungen gegeneinander [...]. Es besteht also die Notwendigkeit, die
Sprache fiktiv zu vervollstéandigen.

[...] Und doch trachten diese Systeme immer wieder und erfolglos, rein zu werden.

Im Grunde enthdlt jede naturliche Sprache ein mehr oder weniger exaktes, mehr oder
weniger vollstandiges System zur Dekomposition — des Chaos der Erkenntnis. Sind die Sy-
steme der bekannten Sprachen die einzig moglichen?” Cahiers/Hefte 1, S. 485f. Valéry
scheint also der Auffassung zuzuneigen, es sei denkbar, aus den bekannten Sprachen ein
Instrument der Erkenntnis zu entwickeln, das hinreichend ,prazise‘ wére, um das ,Chaos der
Erkenntnis‘ — die unorganisierte Mannigfaltigkeit der Realitatsentwirfe — zu beenden.

56, Ohne Ubertreibung kann man sagen, daB die Umgangssprache Frucht der Unord-
nung des Lebens im taglichen Umgang ist*. Poésie pure, Werke, Bd. 5, S. 73.



Entwurf der Lyrik 279

so erzeugt man, mittels einer elementaren Operation, in ihr jenes Chaos, aus
dem der Dichter die Ordnung und das Geordnete in einem Zug erschafft,
wéhrend die Poetik angesichts der Irreduzibilitadt des subjektiven Faktors, der
nicht auszuschaltenden Zufallsgenesen im Bereich der poetischen Wirkungen
gribelnd der Unlosbarkeit der tlbernommenen Aufgabe innewird.s

Natlrlich erkennt Valéry — neben der Theorie — die zur (wenn auch minde-
ren) Kunstform gesteigerte Prosa der fiktionalen Literatur und den besonderen
Gebrauch an, den der Erzahler von der Sprache macht. Die Entgegensetzung
von ,poeésie pure® und erzéhlender Literatur erweist sich geradezu als Prifstein
der Theorie.ss Der radikale Gegensatz von Poesie und Prosa gilt auch hier
unangefochten. Recht betrachtet, nimmt er erst auf diesem Feld den Charakter
einer klaren Distinktion an, da die kunstlose Prosa des lebenspraktischen
Gebrauchs per definitionem ,unklar® bleibt, wahrend das Moment der vermittel-
ten Fiktion fur eine eindeutige Trennung der Bereiche sorgt:

Die Poesie, so verstanden, ist radikal verschieden von jeder Prosa:
Im besonderen ist sie der Beschreibung und der Erzahlung von Er-
eignissen Kklar entgegengesetzt, die die Illusion der Realitat zu
vermitteln suchen, das heilt dem Roman oder der Novelle, inso-
fern es deren Ziel ist, Erz&dhlungen, Bildnissen, Szenen und ande-
ren Darstellungen des wirklichen Lebens die Kraft des Wahren zu
verleihen. Dieser Unterschied hat sogar korperliche Kennzeichen,
die leicht zu beobachten sind. Betrachten Sie einmal die Haltung
des Romanlesers, verglichen mit der des Lesers von Gedichten. Es
kann derselbe Mensch sein, aber er unterscheidet sich aufs &ufer-
ste von sich selbst, je nachdem, ob er das eine oder das andere
Buch liest. Sehen Sie, wie der Romanleser in das imaginére Leben
eintaucht, das ihm seine Lekttre innerlich nahebringt. Sein Korper

57 ,Niemals hatte es Dichter gegeben, wére man sich der zu I6senden Probleme deut-
lich bewul3t gewesen. (Niemand konnte gehen lernen, ware es dazu notig, alle Bestandteile
des kleinsten Schrittes als klare Vorstellungen im BewuBtsein zu haben.)“ Rede tber die
Dichtkunst, Werke, Bd. 5, S. 48.

58 [...] die unsicheren und bis ins letzte Detail gehenden Verfahren der Literatur als
Kunst. Aber diese Kunst bietet uns zwei Aspekte, sie hat zwei grof3e Erscheinungsformen,
die in ihren extremen Auspréagungen einen Gegensatz bilden, aber sich dennoch in einer
Menge Zwischenstufen beriihren und verschranken. Es gibt die Prosa, und es gibt den
Vers“a.a.0., S. 54.



280 Entwurf der Lyrik

existiert nicht mehr. Er stitzt seine Stirn mit beiden Hé&nden.
Einzig in seinem Geiste ist er da, bewegt er sich, handelt und leidet
er. VVon dem, was er verschlingt, wird er ganz aufgesogen; er kann
sich nicht zurtickhalten, denn irgendein Damon drangt ihn vor-
warts. Er will die Fortsetzung und den Schluf3, féllt einer Art Ent-
fremdung zum Opfer: er ergreift Partei, er triumphiert, er wird
betrlbt, er ist nicht mehr er selbst, er ist nur noch ein von seinen
auBeren Kraften abgetrenntes Gehirn, seinen Bildern ausgeliefert,
einem Anfall von Leichtglaubigkeit unterworfen.
Ganz anders verhalt sich der Leser von Gedichten.5

In dieser Beschreibung sieht man einmal Valérys Theorie des ,Gebrauchs® in
Funktion. Der Romanleser wird durch den Fiktionscharakter des Gelesenen
nicht aus dem Zwang entlassen, die Bedeutung des Gelesenen durch den
Gebrauch zu erschlie3en. Wohl aber wird er daran gehindert, ihm nachzugeben.
Die Lektire zwingt ihn zur Identifikation mit denen, die im imagindren Raum
des Erzahlten sich handelnd und sprechend austauschen. Es bleibt ihm gar
nichts anderes lbrig, als in das ,imagindre Leben* einzutauchen, das ihm die
Lektlre vor Augen stellt. Er ,wird ganz aufgesogen®, ,ist nicht mehr er selbst’,
er ist jene anderen, die seine Phantasie, sein ,Gehirn‘ bevolkern. Die Untatigkeit
seines Korpers verweist auf sein imaginéres Tatigsein in jener anderen Welt. Er
gebraucht die Sprache — doch diesen Gebrauch verlegt die Prosa der Fiktion in
eine Welt, in der sich der Lesende fir die Dauer der Lektlre aufzuhalten glaubt,
obwohl er sich jederzeit davon berzeugen konnte, dal’ sie nicht existiert. Der
Romanleser selbst existiert in seinem Wahn. Das mag naiv klingen. SchlieRlich
weil} der versierte Leser, daB fiktionale Rede die Kategorien des Wirklichkeits-
bezugs (,wahr® — ,unwahr®) auller Funktion setzt. Doch Valérys These lautet: Es
nitzt dem Leser nichts, wenn er weil3, dal das ihm aufgendtigte Spiel der
Identifikationen auBerhalb seiner Lebensrealitat stattfindet. Es wird dadurch
nicht weniger ,wirklich‘. Der Hinweis auf den Korper des Romanlesers konter-
kariert die Rede vom fiktionalen Raum des Erz&hlens, in dem die Satze nicht
ihre hergebrachte Bedeutung behalten und Tatsachenfeststellungen nicht langer
Tatsachenfeststellungen sind, weil ihnen die Welt der Tatsachen — genauer, das
BewuRtsein dieser Welt — abhandengekommen ist. Wie schon Schiller anlaRlich
des ,,Wilhelm Meister* anmerkte, 1a8t der Roman den Leser nicht ganz aus der

5% a.a.0., S.5h9.



Entwurf der Lyrik 281

realen Welt heraus: Durch eine Art chirurgischen Eingriffs versetzt er ihn nur in
eine andere Umgebung, die aber nach den bekannten Gesetzen der Ver-
standigung funktioniert.s°

Nur so erhellt sich der Sinn der Behauptung, dal? die ,Dichtkunst® — also die
Lyrik — dem Leser keine ,,falsche Realitat" aufzwinge, die ,,den Gehorsam der
Seele fordert, also die Ausschaltung des Korpers®“.et Der Nichtgebrauch der
Sprache durch den Dichter verweigert die Mimesis der realen Welt. Valéry will
damit kein Wasser auf die Mihlen des poetischen Antirealismus lenken. Was er
meint, ist der verweigerte Minimalkonsens, den der Gebrauch der Sprache vor-
aussetzt und der an den Gebrauch (also an die situationsgebundene Verstéan-
digung, das Verstehen-ad-hoc, die Uberfilhrung von Rede in Handlung und
Vorstellung, die atheoretische Verfalstheit der Alltagsprosa) gebunden bleibt.
Im Kern erkennt das Erzahlen, gleichgiltig, wie kunstvoll stilisiert, ebenso
vorbehaltlos wie resignativ den atheoretischen und damit — angesichts der
Forderungen des Denkens — vorlaufigen und unbefriedigenden Charakter der
Sprache an, dem der Lyriker die Anerkennung versagt. Die Verweigerung von
Mimesis durch die moderne Lyrik hat also zwei Aspekte. Der eine ist die Ab-
lehnung eines theorieabstinenten Schopfertums, der andere die Weigerung, mit
Hilfe der Sprache ein Bild der Welt zu entwerfen. Beide gehdren zusammen.

Jener Abgrund der Analytizitat, den der Lyriker in einem (mihevoll er-
schriebenen) Satz tberquert, wahrend der Sprachtheoretiker vor ihm verharrt,
Offnet sich nicht zuletzt angesichts des Impulses, nicht vorschnell in der Theo-
rie eine Ordnung zu situieren, die sich dem verfihrerischen Schein des
Funktionierens in den Sprachen des Alltags und am Ende der Epochensprache
verdankt. Anders denken hiele, die Distanz nachtréglich einzuebnen (zu leug-
nen?), die zwischen einem Konstrukt, das auf ein definiertes Bedirfnis antwor-
tet, und einer Folge von Griffen besteht, in denen ein immer schon anwesender,
aber unklar artikulierter Bedarf seit jeher auf seine Kosten kommt. Das
Bedirfnis, in seiner allgemeinsten Form genommen, geht dahin, mit Hilfe der
Sprache ein Weltverhéltnis zu etablieren. Der Linguist kommt in dieser Hin-
sicht zu spat, da sich schon immer eine empirische Vielzahl heterogener Welt-
verhéltnisse zeigt. Der atheoretische Gebrauch der Sprache schafft diese
Vielzahl, aber er bezieht sie auch aufeinander — im Medium der einen Sprache.
Wer sich die Sprache als ein mit sich identisches, identifizierbares Medium der

60 Anm. 1.
61 Rede Uber die Dichtkunst, a.a.O., S. 59.



282 Entwurf der Lyrik

Verstandigung denkt, postuliert eine Theorie, deren Ausarbeitung an der nicht
wegzuschaffenden Inhomogenitét ihres Gegenstandes scheitert. Offensichtlich
blockiert die Gebrauchstheorie der Sprache, wie Valéry sie skizziert, die
Konstruktion der Sprache als eines Systems, das den Anforderungen der
Funktionalitdt und der ,Mathematizitat® genligen konnte.&2 VValérys Leitvorstel-
lung von ,Prézision‘ als dem Erkennungszeichen des Denkens, das an der Zeit
ist, produziert das Dilemma und erdffnet den auf den ersten Blick absurd, auf
den zweiten Blick zwingend wirkenden Ausweg. In der konsequenten Vernei-
nung des Gebrauchs, in der Negation der ,Prosa‘ als dem einzig erlaubten,
definitiven Gebrauch der Sprache durch die Dichtung, im lyrischen Feuerwerk
erkennt die Theorie den kristallinen, dem Bedurfnis nach Prézision vollig
entsprechenden Objektcharakter, dessen Anblick ihm der Gebrauchsgegenstand
Sprache beharrlich verweigert. Sorachtheorie ist nur als Poetik denkbar. Sie
setzt eine Dichtung voraus, die das in der Sprache liegende Herkommen konse-
quent negiert und darin ihr eigentimliches Gentigen findet. Seit Baudelaire ist
dieser Typus Dichtung in der Welt.

Wie weit gelingt es der Lyrik in der Nachfolge Baudelaires tatsachlich, sich
vom Mimesisgedanken, wie er seit der frihen Neuzeit die Kunsttheorien
beherrscht, zu verabschieden? Valérys Poetik im engeren Sinn gibt dartiber nur
beschréankt Auskunft. Die Entscheidung fallt an anderer Stelle, dort, wo er die
emphatische Auslegung von Mimesis, der das Dichtwerk als Analogon der
Schopfung und damit als Manifestation der in der Schopfung selbst wirksam
gewordenen mathematischen Proportion gilt, indirekt zum Gegenstand seiner
Uberlegungen macht.

Die Auslassungen Uber die Musik sind hier einschldagig. Sie greifen
unmittelbar den Gedanken der Reinheit der in ihr zur Anwendung gelangenden
Tone auf, der ohne den Begriff der harmonischen Proportion kaum zu denken
sein durfte.ss Anders als der Dichter, so Valéry, ist der Musiker Herr seines

62 Die Sprache ist etwas Komplexes, ist Kombination von Eigenschaften, die zu-
gleich miteinander faktisch verbunden und durch ihre Natur und ihre Funktion voneinander
unabhdangig sind.“ a.a.0., S. 53.

6 Valéry selbst deutet eine physikalische Lésung an: ,,dieser Gegensatz [...] der des
Reinen und des Unreinen; er geht auf den von Ordnung und Unordnung zuriick, der selbst
zweifellos auf den Wirkungen gewisser energetischer Gesetze beruht.” Rede tber die Dicht-
kunst, a.a.0., S. 50. Zur Rolle der Thermodynamik in Valérys Uberlegungen zur Funktions-
weise des menschlichen Geistes vgl. Judith Robinson, Sprache, Physik und Mathematik in



Entwurf der Lyrik 283

Materials. Die Ordnung der Tone und die Unordnung der Worter bilden den
groBten denkbaren Gegensatz. Die Musik ist ,,Ausbeutung des Kosmos der
Tone*.s+ Die kompositorischen Verfahren des Musikers entsprechen ,exakt‘ den
Mitteln, die, nach den Grundsétzen der Poetik, dem Dichter-Ingenieur bei der
Konstruktion der poetischen Maschine zur Verflugung stehen miften, weil sie
sich auf ein schlechthin geordnetes Material beziehen, den Kosmos der reinen
Tone, der sich vom ungeordneten, reine und unreine Kladnge mischenden
,Kosmos*‘ss der Gerdusche separieren lalt und, anders als letzteres — oder die
Sprache —, zu kalkulierbaren seelischen Effekten taugt.

Der Musiker befindet sich also im Besitz einer vollkommenen
Sammlung wohldefinierter Mittel, die in exakter Weise Sinnes-
empfindungen mit Handlungen korrespondieren lassen [...], und
diese genaue Kenntnis seiner Mittel, die ihn nicht nur belehrt,
sondern ihn durchdringt und innerlich rlstet, gestattet ihm, zu
planen und zu bauen ohne die geringste Sorge um das Material und
die allgemeine Mechanik seiner Kunst.s¢

Der Grund dieses Vorteils liegt darin, dafl die Musik, anders als die Dichtung,
ein physikalisches Fundament besitzt.

Diese Analyse der Gerdusche also, diese Unterscheidung, hat den
Aufbau der Musik als gesonderte Tatigkeit und als Ausbeutung des
Kosmos der Tone ermdglicht; und sie wurde vollzogen, oder doch
wenigsten kontrolliert, vereinheitlicht, kodifiziert durch das Ein-
greifen der physikalischen Wissenschaft, die sich Ubrigens bei
dieser Gelegenheit erst selbst entdeckt und als eine Wissenschaft
des Messens erkannt hat: Seit dem Altertum hat sie es verstanden,
das MaR auf die Sinnesempfindung anzuwenden, und damit ein
hochwichtiges Ergebnis erzielt, ndmlich die Klangempfindung mit

Valérys ,Cahiers®, in: Jirgen Schmidt-Radefeldt (Hrsg.), Paul Valéry, Darmstadt 1978,
S. 22ff.

6 a.a.0., S.50.

6  Auch hier spricht Valéry von ,Kosmos*, ohne die darin liegende Zweideutigkeit zu
thematisieren. Es zeigt sich dieselbe Unentschiedenheit wie im Fall der Sprache: der Kos-
mos der Gerdusche ist zunachst Konglomerat, ,Chaos*, doch auch — wer weil — ein Ganzes.

6 a.a.0., S.51.



284 Entwurf der Lyrik

Hilfe von Instrumenten, die recht eigentlich Mef3instrumente sind,
auf konstante und identische Weise hervorzubringen.s?

Valérys Uberlegungen nehmen an dieser Stelle eine heikle Wendung. Sie belegt
einmal mehr, wie zutiefst unschlissig er alles in allem den Kunstcharakter der
Lyrik behandelt. Gilt die Tatsache, dal3 die Poesie in der Vergangenheit kein
physikalisches Fundament ausgebildet hat,ss als Beweisstlick daftr, dal} diese
noch nicht in ihr wissenschaftliches Stadium getreten ist, oder stiitzt sie indirekt
die Annahme, ein solches Fundament kénne schlechterdings nicht gefunden
werden? Beides waére gleich verwirrend. Offensichtlich geht Valérys Auf-
fassung dahin, das Wissen um die Musik mit dem Wissen um die Ordnung der
Tdne gleichzusetzen. Entsprechend ware das Wissen um die Dichtung identisch
mit dem Wissen um die phonetische und semantische Ordnung der Worter, also
mit einem Wissen, das entweder noch nicht vorhanden oder nicht erreichbar ist.
Daraus folgt aber eine Aporie, in die wohl jede Theorie der modernen Lyrik
friher oder spater gerét.

Denn es bleibt schlechterdings unentscheidbar, ob jene isolierten Zufalls-
wurfe, die, gemaR der Theorie, allein eine Anschauung davon geben, was
Dichtung vermag, Wurfe in Richtung auf jene stabile und umfassende mefbare
Ordnung auf seiten der Worter sind, wie sie auf seiten der Tone so bereitwillig
konstatiert wird, oder ob sie nicht eher in unterschiedliche Richtungen gehen.
Angenommen, sie treffen, gerade weil sie unter vielen denkbaren eine Ordnung
entwerfen, welche exakt fir die Dauer, die der Aufnahme dieses Werkes
zukommt, die Gultigkeit beansprucht, die ihr der eintretende Effekt beim Leser
prompt bescheinigt. In diesem Fall treten die entwerfenden Subjekte als Produ-
zenten prinzipiell differenter Ordnungen auf. Valéry scheint dem zuzuneigen,
wenn er von der unausrottbaren Subjektivitat der Sprache redet. Doch seine
Konzeption der Musik 1aBt sich damit in keiner Weise in Einklang bringen. Die
Vorstellung einer ein fur allemal ermittelten Ordnung der Tone, in der jede
denkbare Verbindung auf der Grundlage einer allgemeinen Kombinatorik zu
ermitteln ware, verlalt nicht den Raum der tradierten Mimesis, sie bereichert
ihn allenfalls um die nicht sonderlich originelle Phantasie, die physikalische

67 a.a.0., S. 50f.

6 Fur den Dichter hat es keinen Physiker gegeben, der die konstanten Eigenschaften
der Elemente seiner Kunst, ihre Beziehungen, die Bedingungen ihrer identischen Wieder-
gabe festgelegt hatte.” a.a.0., S. 52.



Entwurf der Lyrik 285

Ordnung und jede denkbare Ordnung seien am Ende eins. Denn die Musik
k&me gar nicht umhin, die physikalische Struktur der Welt nachzubilden, weil
sie ihre Elemente — die TOne — zwar auf physikalischem Wege bestimmte, ihre
Kompositionsverfahren jedoch ein Analogon der Verfahren darstellten, mit
deren Hilfe die Wissenschaft die ihr keineswegs (wie der Musik die Ordnung
der Tone) vorgegebene Ordnung des physikalischen Universums postuliert.
Nicht die Resultate der Physik begriinden ihren Status als Wissenschaft, son-
dern die Wissenschaft birgt fur ihre Resultate. Die Musik, basierend auf der
einen, unverrickbaren Ordnung der Tone, exekutiert demnach ein Weltmodell,
dessen Einldsung, im wissenschaftlichen Alltag auf den Sankt-Nimmerleinstag
verschoben, die Wissenschaften und Kiinste koinzidieren lief3e. Bis dahin erhalt
sich die Musik als tonende Offenbarung des Kosmos, so wie einst die Kiinste
der Renaissance dem glaubigen Gemuit die der Gottheit vorbehaltene Anschau-
ung der harmonia mundi im Bilde prasentierten.

Logisch gesehen kann nicht beides zugleich gelten: das Weltbild der Musik
als einer zur Kombinatorik geronnenen angewandten Wissenschaft und ein
Weltbild, das hinter dem unbestreitbaren Funktionieren einer Lyrik erscheint,
die das isolierte Subjekt als Zufallsgenerator produziert. Faktisch verweist die
Poetik des Entwurfs, zu der sich Valéry nicht entschlieRen kann, obwohl sie in
seinen Formulierungen bereitliegt, die allen Revisionsversuchen entzogene
Ordnung der Tone ins Reich der Marchen. Das konnte so klingen, als kdme es
nur auf den Entschlul? an, sich der aporetischen Situation zu entziehen und
einer erinnerungslosen Moderne zuzusprechen, in der die Rede vom Kosmos
der Tone gegenstandslos geworden ist. Doch weit gefehlt. Abgesehen davon,
dal} der Widerstreit der Weltbilder auf dem Boden der Poetik nicht entschieden
werden kann, ist dieses Mérchen der Poetik des Entwurfs von Anfang an bei-
gegeben und IaRt sich schlechterdings nicht aus ihr herausldsen.

Es liegt auf der Hand, dal} Valérys Beschreibung der Musik ein Phantom
skizziert. Ein fllichtiger Blick auf die Geschichte der neuen Musik lehrt, dal3 es
in ihr um die Ordnung der ToOne nicht besser steht als um die Ordnung der
Worter in der Dichtkunst. Valéry beschreibt nicht die Musik als privilegierte
Kunst, sondern das Privileg selbst, das aller Kunst in der Theorie seit der
Renaissance zukam, das Privileg eines Ordnungswissens, zu dessen Beherr-
schung nicht mehr nétig war als die Beherrschung der geschriebenen oder
ungeschriebenen Regeln der Produktion. Er zeichnet es, um im Kontrast dazu
die Situation der Lyrik zu entwickeln. Hier gilt die Einsicht, dal} keinerlei
Regelwissen auch nur entfernt den Anforderungen entspricht, die an ein theo-
retisch fundiertes Wissen gestellt werden missen, und dall es ein solches



286 Entwurf der Lyrik

Wissen auch nicht geben kann. Dieses Wissen mufite sich auf die Sprache als
das universale Medium der Verstandigung beziehen, mittels dessen der Geist in
ein Verhaltnis zur Welt und damit zu sich selbst tritt. Das Wissen aber ist nie
Wissen von der Sprache — es sei denn in Form irgendwelcher Gemeinplatze —,
sondern in der Sprache: es muB in ihr erzeugt werden, um zu existieren. Mit
dieser Entscheidung begibt sich der moderne Theoretiker erneut die Situation
des Aufklarers. Anders als dieser rechnet er den Geist selbst, sofern er sich
nicht strikt an ,die Methode* bindet, der Unordnung und dem Chaos zu. Sie
ortet er nicht erst, wie der Aufklérer, in der moralischen Welt, sondern bereits
in der Sprache, dem priméren und unverzichtbaren Instrument zur Erzeugung
von Ordnung. Die Dichtung, so die Folge, wére nur zu retten, wenn sie ber die
Methode verfuigte. Da dies nicht ohne Widerspruch gedacht werden kann, muf3
sie mehr sein: die Epiphanie der Methode. ,Methode* bedeutet dann kein Ver-
fahren des normierten Intellekts mehr, sondern die in den Worten erscheinende
Ordnung der Dinge. Die ,Unmoglichkeit* der Lyrik, so nachdricklich ins
Bewul3tsein gertckt, halt in der Form der Verneinung den Gedanken fest, den
loszulassen das Ende der Lyrik und aller Kunst bedeutete.

Auf die Erfindung der neuen Lyrik durch Baudelaire angewandt heif3t das:
Verskunst, verstanden als Negation der Prosa — der Sprache des Gebrauchs —im
allgemeinen, wirde sich als ein ebenso uferloses wie fruchtloses Beginnen
erweisen. Da ihr Umgang mit der Sprache an die Stelle der vielen konkreten,
aber eben deshalb partikularen Gebrauche einen kontextlosen und gar nicht
weiter zu bestimmenden Gebrauch setzen wirde, der beim Leser vielleicht
ankame, vielleicht auch nicht, richtete sie sich auf nichts Nennenswertes. Dal3
Baudelaire in seinen Dichtungen der Leser Hugos und der in dessen Werk
verdichteten Traditionen bleibt, hat einen guten Grund. Die von ihm begon-
nene, von anderen fortgefiihrte Arbeit der Negation entlarvt die Uberlieferte
Poesie als verkappte Prosa. Das ist ihr Programm. Der Nachweis, den sie al-
lenthalben zu fiihren gedenkt, gilt der Partikularitat der Uberlieferten Bedeu-
tungen von Poesie und damit der vollendeten Bedeutungslosigkeit der Uber-
lieferung.

Die neue Lyrik ist universell. Mit dem Problem der Methode entdeckt sie das
Grundproblem der fir gescheitert erklarten Poesie fir sich neu. In der Optik
Valérys bleibt moderne Lyrik eine Erscheinungsform des Denkens. Was sie
denkt, ist eine theorieferne Welt. Doch den Verzicht auf die Leitidee der in
Gedanken geordneten Welt vermag sie nicht anders zu leisten als dadurch, daR
sie die bislang erfolgten Versuche einzeln fir ungultig erkléart.



Entwurf der Lyrik 287

4. Poetik des Entwurfs

Die Poetik des Entwurfs ist eine Poetik der Differenz. Wenn jeder lyrische
Wurf eine neue Sprache innerhalb der Sprache entwirft (wie dies Valéry mit
noch zu prifenden Griinden nahelegt), dann entwirft er im gleichen Zug eine
neue Lyrik. Beides ist nicht zu trennen, da dem Lyriker das, was er Lyrik — oder
Poesie — zu nennen gelernt und woran er seine Sprache geschult hat, durch den
Gebrauch, den er von ihm macht, notwendigerweise entgeht. Denn dieser
Gebrauch hort auf den Namen der Kritik, und seine Tendenz geht dahin, die
ererbte Lyrik des Prosaismus zu Uberfuhren. Ein Grund liegt darin, dai} alles,
was einmal geschrieben wurde, bereits deshalb tabu ist, weil es meinen subjek-
tiven Produktionsbedingungen nicht adaquat ist, weil es mich zwingt, einen
fremden, also partikularen Umgang mit der Sprache in Betracht zu ziehen, dem
sich andere zur Seite und entgegenstellen lassen, ohne dal3 es fiir mich einen
zwingenden Grund gdbe, mich auf die eine oder andere Seite zu schlagen. Im
Gegenteil: Jede dieser ,Sprachen® ist flir mich notwendig beladen mit falschen
Assoziationen, mit einem abstrakten Wissen um Situationen, die ich nie erlebt
habe, mit Hinweisen auf Verhéltnisse, die fir mich ,Literatur® und daher nur in
einem literarischen Sinn verstandlich sind. Mit anderen Worten: Angesichts
jeder dieser ,Sprachen®, die dem produktiven Subjekt in Gedichten entgegen-
treten, ist der prosaische Widerstand spirbar, an dem der Realitatssinn sich
abmiht. Gegeniber dem fremden Produkt kann das Ich den Gedanken des
rationalen Gebildes — des methodischen Konstrukts Valérys — nur abstrakt zur
Geltung bringen, als Anerkennung der Intention des anderen, als Unterstellung,
nicht aber im Material selbst, da es nicht tber dieselbe ,Sprache® verfligt. Ware
es anders, so gabe es die Differenz zur Prosa nicht, um die es sich bemiht. Es
ist dieselbe Differenz, welche das im Entstehen begriffene lyrische Gebilde von
der Prosa, aus der sie kommt, und dem vagen Corpus der vorausgegangenen
Lyrik, auf den hin es entworfen wird, unterscheidet. Der langsame Leser ist
immer der Leser eines anderen. Das gentgt, um die zunéchst so scharf gezo-
gene Grenze zwischen der alteren Poesie und der modernen Lyrik verschwim-
men zu lassen. Der langsame Leser der ihm vorausgehenden Moderne sieht in
ihren Versuchen die Negation des poetischen Herkommens, aber er sieht sie
stets als potentiell gescheitert, da sie das Negierte auf ihre Weise tradieren. Die
lyrische Negation (an der dem Nachkommenden vor allem die Grenzen der
fremden Einbildungskraft ins Auge fallen) erweist sich dem kritischen Auge als
eine weitere Variante des Hergebrachten, durch dessen Kenntnis die eigenen



288 Entwurf der Lyrik

Maoglichkeiten erwachsen und entschwinden. Nicht nur die — nach den Pramis-
sen der Moderne — gescheiterte Poesie, sondern auch ihr Scheitern und ihre
Vergeblichkeit ist in den Texten der Moderne anzutreffen.

Die Differenz der Entwirfe beruht prima vista auf der Differenz der Sub-
jekte. Aber was besagt das, immer vorausgesetzt, dal} jenes Konzept lyrischer
Modernitét, wie es Valéry am Begriff der poésie pure entwickelt, durch den
Gang der literarischen Dinge seither nicht widerlegt oder auer Geltung gesetzt,
sondern im Kern bestétigt wurde?¢ Die Differenz der Subjekte (folgen wir ein
Stiick weit dem Argument Valérys) manifestiert sich in den Differenzen der
individuellen Lebenslaufe, der Fremd- und Selbstwahrnehmung, kurz, der
unterschiedlichen Gegebenheiten, in denen sich die Sprachpraxis einzelner
formt. Sie alle gehen in das lyrische Unterfangen ein, eine ,Sprache® (ein
Sprechen) auszubilden, bei dem der in den divergierenden Sprachpraxen spur-
bare Widerstand der realen Welt beiseitegerdumt ist zugunsten der Suggestion
eines Ganzen, das im Gebilde anwesend ist und dem Horer oder Leser den
magischen Eindruck eines ,Kosmos*‘ vermittelt, einer Ordnung in der Sprache,
der gegentber die gewohnliche Sprache der Verstdndigung unmittelbar als
defizient, als Unordnung, als ,Chaos* erscheint. Der Lyriker befindet sich in der
merkwurdigen Lage, sich dem Chaos, als das die auf seine Lage reflektierende
Poetik die normale, also auch seine Sprache beschreibt, bedingungslos auslie-
fern zu mussen, um ihm zu entkommen. Der Grund klingt in Valérys Wider-
sprichen an, er folgt aus dem lyrischen Paradox. Der Lyriker darf keine
Sprache konstruieren, die aus anderen Griinden Bestand hétte als aus solchen

6 Das ruhrt nicht an die unterschiedlichen Schlusse, welche die literarischen Schulen
und Bewegungen seither aus ihm zogen — sofern sie es nicht fur zweckmafiger hielten, ihm
mit Gleichgultigkeit oder MiRachtung zu begegnen. Die Voraussetzung eines durch keine
literarische Programmatik und keinen selbstherrlichen VVoluntarismus auf3er Kraft zu setzen-
den Kernbereichs poetologischer Reflexion ist zu bedeutsam, um auf Dauer in der Schwebe
gehalten zu werden und damit letztlich zugunsten eines historisierenden Relativismus unter-
schiedlicher Positionen suspendiert zu bleiben. Die von Baudelaire, Mallarmé und, in ihrem
Gefolge, von Valéry, George, Pound, Eliot, Rilke herkommende Lyrik ist als Ferment in die
Produktion der Epoche eingegangen, so wie sie die lyrische — sprich: poetische — Produkti-
vitat der européischen Literaturen seit den friithen humanistischen Entwurfen einer rationalen
Dichtkunst auffangt und reflektiert. In mancher Hinsicht bringt sie mit dem Gedanken der
Poesie auch den der Lyrik zu Ende. Doch das besagt wenig angesichts dessen, daR sie ohne
ersteren nicht auskommt. Was in der Reflexion nicht vergangen ist, das ist auch in der
Realitat nicht ganz vergangen.



Entwurf der Lyrik 289

des asthetischen Effekts. Das heil3t, bei Licht betrachtet, er darf nicht konstruie-
ren, da der asthetische Effekt nur Griinde vertragt, die ein vorreflexives
(,magisches*) Weltverhéltnis in der Sprache aufdecken. Die Griinde, auf die der
Lyriker zuriickgeht, sind die Abgriinde seiner Sprache, das, worauf er im Dia-
log mit sich unabweislich zuriickkommt. Diese Abgriinde aber sind nicht rein
ermittelbar, weil die Sprache des Individuums, ihrer vermittelnden Funktion
zwischen den Subjekten beraubt und ganz darauf fokussiert, ein Bild des
subjektiven Sprachraums zu geben, in ebenso anonyme wie amorphe Bestand-
teile zerfallt. VValérys sprachabgewandtes ,Moi pur® ist eine Moglichkeit, dem
Dilemma begrifflich auszuweichen. Der lyrische Abgrund, verstanden als
semantische Unauslotbarkeit oder ,Tiefe*, wird nur beil&ufig, im partiell unkon-
trollierten Fortsprechen, vernenmbar.

Nichts liegt daher naher, als das Gedicht (oder eine Form des Schreibens, fur
welche die Bezeichnung ,Prosa‘ vor allen Naherungen kontraproduktiv ware)
als Versuchsanordnung zu betrachten, mittels derer das Individuum sich
,spontan‘, in arrangierter Zufélligkeit seiner ,Sprache* entdul3ert. Der Gedanke
ist verfuhrerisch, aber er greift zu kurz. Im Experiment der ,écriture automati-
que‘ (dessen Spuren sich durch die verschiedensten lyrischen Techniken des
Jahrhunderts ziehen) soll der Verzicht aufs Denken etwas leisten, was nur im
Denken und durch das Denken sich dem sprachlichen Ausdruck aufschliel3t.
Die Konzentration auf die Sprache als Werkzeug des Literaten und Ausdrucks-
medium des Subjekts kann nicht auf Dauer den Blick dafir triben, dal3 im
asthetischen Erleben, in der &sthetischen Sensation ein intellektuelles Motiv
enthalten ist, das seine Grenze gegen das Erleben schlechthin, gegen die
beliebige das Gemiit in Bewegung versetzende Empfindung bezeichnet. Die
asthetische Erfahrung ist Totalitatserfahrung, Erfahrung ,einer Welt*, wie der
Terminus in der Poetik herkdmmlicherweise lautet. Der lyrische Kosmos wird
vom Horer — oder Leser, der zu horen versteht — nicht als Ordnung der Sprache,
sondern als in der Sprache geordnete Welt empfunden. Nur vordergrindig setzt
die Bestimmung der Lyrik als Nichtprosa sie von der Sprache der Prosa ab.
Wichtiger ist, dal’ sie sie in ein kalkuliertes Verhéltnis zur Rationalitatsforde-
rung bringt, die Gberall dort, wo sie vorgetragen oder vorausgesetzt wird, dazu
notigt, in Prosa zu reden und den Realitdten Rechnung zu tragen (eine Meta-
pher, die rund und klar zum Ausdruck bringt, worum es geht). Immerhin ist es
diese durchgehende, allzu oft als einfache Opposition milBverstandene Bezie-
hung auf die Rationalitdt menschlicher Rede, die Gedichte nicht nur als Vers-
geklingel, sondern als Lyrik erfahren laRt.



290 Entwurf der Lyrik

Eine Totalitatserfahrung, der auf die Frage, welche (nach welchen Verfahren
entfaltete) Welt sie einschlielt, in letzter Instanz nur mit dem Hinweis darauf
entsprochen zu werden vermag, um wessen Welt es sich handelt — eine Aus-
kunft, die nicht nur die Frage umgeht, sondern sich ad absurdum fiihrt — , 1aRt
sich kaum anders beschreiben denn als eine Erfahrung, welche auf die Katego-
rie der Totalitat zielt und ihr Erlebnischarakter verleiht. Denn was hier ,Welt'
heil3t, ist ausschliel3lich als Ganzes qualifiziert, ohne daR dieses Ganze sich
wiederum als Teil einem ,gréfReren® Ganzen einzufligen hatte. (Die asthetische
Erfahrung 16st sich in der Einstellungsanderung, die ihren ,Gegenstand‘ in
einen umfassenderen Zusammenhang stellt, ohne weiteres auf.) Auf der anderen
Seite laBt sich im &sthetischen Gebilde der Zusammenhang von Teil und
Ganzem nur in bezug auf das Gebilde selbst, nicht aber auf die intendierte sub-
jektive ,Welt® herstellen, auf die das Gebilde als ganzes ebenso hinweist wie
jedes einzelne seiner Teile. Alles ist Hindeutung auf eine Totalitat, die nur als
Totalitat — gleichgultig welche — in der Hindeutung namhaft wird.

Damit ist nolens volens das nicht auf ein statisches Anhimmeln von ,Ge-
gebenheiten‘ einzuschrankende Denken im Spiel. Auf seiten des Lyrikers, der
die Aufgabe, unstatthafte Totalitatsvorstellungen abzuwehren, als intellektuelle
Steigerung, als der eigenen Kultur geschuldete Arbeit am Vers begreift (und so
die Negation als zweite Kategorie ins Spiel nimmt), auf seiten des Horers, der,
weit davon entfernt, einen einfachen Eindruck zu reproduzieren, eher durch ein
kombinatorisches Ubersoll die Vielfalt der produzierten Eindriicke zu kompen-
sieren unternimmt. Schliellich auf seiten des Interpreten, der die Vexier-
,Logik‘ des Gebildes herauszustellen unternimmt. Es ist im Spiel, und somit
dort, wo es durch eine Doktrin wie die der Entgrenzung des Subjekts im Auto-
matismus des Schreibens tabuisiert wird, zuriickgenommen auf die Weigerung,
auf einen naiven Negativismus, dessen Voraussetzung das Opfer des Intellekts
ist, die Preisgabe der Beweglichkeit des Intellekts zugunsten der einformigen
Negation angeblich stets oktroyierter Ordnungsvorstellungen. ,Im Spiel sein®
bedeutet, dal’ es von Anfang an dabei ist, ohne einen Anfang zu markieren oder
zu setzen. Viel eher gibt es sich in totalisierenden Bildern oder Metaphern
preis:

Alle Stral’en minden in schwarze Verwesung.

70 Georg Trakl, Dichtungen und Briefe, Historisch-kritische Ausgabe, hrsgg. v.
Walther Killy und Hans Szklenar, Salzburg 1969, Bd. I, S. 167 (,,Grodek*, 2. Fassung).



Entwurf der Lyrik 291

Verachtlich sind die Liebenden, die Spotter,
alles Verzweifeln, Sehnsucht, und wer hofft.”

Alles ist ausgeruht:
Dunkel und Helligkeit,
Blume und Buch.

Nicht von ungeféhr erinnern Allaussagen dieses Typus an ein poetisches
,Wissen*, zu dessen Illustration mit VVorliebe — ob zu Recht oder Unrecht, bleibe
dahingestellt — ein Goethevers herangezogen wird: ,,Wie es auch sei, das Leben,
es ist gut.“7s Sie erinnern daran, aber sie sind nicht mit ihm zu verwechseln.
Daflr sorgt die Negation, die mit ,im Spiel* ist, am eindrtcklichsten in den auf
den naiven Leser so ,positiv‘ wirkenden Rilkeversen. Ginge es nur darum,
Goethe auf eine gleich apodiktische Weise zu widersprechen, so hatte dieser
Autor von vornherein schlechte Karten. Denn von der Stimmung her scheinen
seine Verse keineswegs zu widersprechen, eher vorsichtig zuzustimmen oder
sogar — in der Zustimmung zum ,Leben‘ — die Vorgabe zu Ubertreffen. Der
Goethevers nimmt, immerhin, die Harten des ,Lebens‘ andeutend auf und
bilanziert, wahrend Rilkes Verse von vornherein auf der bejahenden Seite zu
finden sind, die andere Seite ausgrenzen, nicht zuzulassen scheinen im Raum
des Sonetts, dessen erste Strophe lautet:

Wir sind die Treibenden.
Aber den Schritt der Zeit,
nehmt ihn als Kleinigkeit
im immer Bleibenden.?

Was immer hier als ,Kleinigkeit* apostrophiert ist — der Leser wird den begriin-
deten Verdacht nicht los, dai? es sich um keine Kleinigkeit handelt, und dal er
den Dichter in diesem Wissen auf seiner Seite hat.

Die Formulierung ist widersinnig und soll es sein. ,Alles ist ausgeruht*: Das
besagt, der Raum, der im Gedicht entworfen ist, entsteht durch Ausschlielung

1 Gottfried Benn, Gesammelte Werke Bd. I, S. 25 (,,Gesénge 11*).

2. Rainer Maria Rilke, Sonette an Orpheus 1, XXII. Sdmtliche Werke, Bd. 2, Frank-
furt/M. 1975, S. 745.

3 Johann Wolfgang von Goethe, Berliner Ausgabe, Bd. 2, S. 104 (,,Der Brautigam®).

74 Rilke, a.a.0.



292 Entwurf der Lyrik

des anderen, sich von selbst verstehenden, unschwer der Prosarealitat zuzu-
rechnenden, in dem ,das Leben* seinen Gang geht. Dieser Gedichtraum, in dem
die Zustéande und Dinge anders, ,ausgeruht® erscheinen, fallt nur zum Teil in die
Zustandigkeit anschaulichen Imaginierens. Zum anderen (und wohl bedeuten-
deren) Teil wird er durch Relationen, also logische Verknupfungen, auf-
gespannt. Man kann sich nichts — oder wahlweise alles — unter diesen Versen
vorstellen, solange die Vorstellung unter den Primat der Anschauung fallt.
,Dunkel und Helligkeit*, ,Blume und Buch®: In diesen Formulierungen grup-
piert das ,und‘ nicht etwa Gegensétzliches fir die Anschauung. Es benennt
Gegensatzliches und hebt den Gegensatz, gegen ein Drittes gehalten, auf. Das
Dritte aber ist identisch mit dem ,alles* umfassenden Raum des Gedichtes,
nichts, was innerhalb dieses Raumes der Anschauung erschiene. Dieser
Gedichtraum kann nur denkend durchmessen werden, wobei sich die in Wahr-
heit befremdliche Abstraktheit der dem Horer-Leser zugemuteten Operationen
durch die suggestive Klangqualitit des ,Gebildes* mit einer zweiten Sinnlich-
keit paart, die dafiir sorgt, dal’ jede, auch die zurtickgenommene logische Be-
ziehung als sinnliche Differenz, als Schattierung wahrgenommen, bemerkt
wird.

Also wére das Gedicht am Ende doch ,Konstrukt‘? Wo liegt der Unter-
schied? Er liegt, kurz gesagt, im Anfang. Jedes rationale Verfahren, das seinen
Namen verdient, setzt einen Anfang in Begriffen. Es definiert seine Elemente,
es klart die Voraussetzungen, von denen es ausgeht — je weniger, desto besser,
desto sicherer das weitere VVorgehen. Das Gedicht setzt ein: Doch wie hoch der
Einsatz auch sein und worin er bestehen mag — das, wovon es ausgeht, ist
immer das Subjekt, also alles, wozu sich dieses in der Sprache fahig erweist.
Die totalisierende Bewegung des Gedichts (und die sich durch sie vollziehende
Art des Begreifens) tastet nach Abschllssen, nach ,lyrischen Summen* — eine
quantifizierende Vokabel, die nur wider besseres Wissen verwandt werden
kann, denn es sind keineswegs Resultate einer Denkbewegung, die von defi-
nierten oder ,festgelegten‘ Elementen ausgeht, sondern sie sind diese Fest-
legung selbst, Reduktionen von Fille. Es gibt kein Gedicht, das im Ernst auf
Resultate aus ware oder auf Resultate bauen wiirde. Jedes Gedicht, jede Strophe
beginnt neu, sie ,heben an‘. Dazu bedarf es keines Arguments, nur einer
Stimme. Alle friheren ,Summen*® sind zerstoben, wenn sie beginnt, sie bilden
sich im Fluge und zerstreuen sich ebenso.

Ein ungewdhnliches Beispiel fir diesen Sachverhalt bietet der Traklvers.
Eingebettet in seine unmittelbare Umgebung liest er sich so:



Entwurf der Lyrik 293

Doch stille sammelt im Weidengrund

Rotes Gewdlk, darin ein zirnender Gott wohnt

Das vergoRne Blut sich, mondne Kiihle;

Alle Stral3en minden in schwar ze Verwesung.

Unter goldnem Gezweig der Nacht und Sternen

Es schwankt der Schwester Schatten durch den schweigenden Hain,
Zu gruRen die Geister der Helden, die blutenden Haupter;

Und leise ténen im Rohr die dunkeln Fléten des Herbstes.?

Der Leser (der, auf die ,Stimmfiihrung® dessen achtend, der da spricht, stets
Horer bleibt) nimmt unmittelbar wahr, was er erst nach mehrmaligem Lesen zu
analysieren versteht — daR der Vers eine Bewegung zu Ende bringt und gleich-
zeitig eine neue initiiert, sich also zweimal ins Spiel bringt: das erste Mal als
,Summe*, das zweite Mal als das ,Anschlagen‘ eines Motivs. DaR er diese dop-
pelte Funktion ausfiillen kann, liegt, sieht man von ihrer sematischen Dichte ab,
an der rhythmischen Anlage des Gedichtes. Als AbschluR fallt der Vers aus
dem Rhythmus. Er setzt einen Prosaakzent: ,Alle StraRen minden in schwarze
Verwesung. Dabei kommt manches zusammen. Zum einen fallen Satz und
Vers ineins. Die Aufhebung der Differenz nimmt der Zeile die Getragenheit der
vorangehenden Verse. Der Wechsel des Tons teilt sich in ihr unmittelbar als
Abkehr vom Rhythmus mit: ,mondne Kihle; / Alle StraBen minden‘. Der
resiimierende Zug, der kunstlos-starre metrische Einsatz lassen den Vers im
Satz verschwinden. Doch das bleibt Momentaufnahme. Die folgende Zeile
nimmt das unentfaltet gebliebene rhythmische Motiv der Zeile auf und macht es
— durch Abwandlung — horbar. Es biegt die aufblitzende Prosaimpression in das
Versgeflge zurick.

Ungewohnlich ist diese Behandlung, weil sie das, was sich gewohnlich im
Fortgang eines Gedichtes sondert, ,Summe‘ und Neueinsatz, zusammenfallen
lakt. DaR es gelingt, zeigt, was von lyrischen Summen zu halten ist. Sie sind -
als Strukturmomente — Teil der Bewegung, Modulationen eines durchgehenden,
aber gerade deshalb an keiner Stelle ausgesprochenen oder auszusprechenden
Motivs. Die Bewegung des Gedichts teilt sich in ihnen als die Bewegung eines
Denkens mit, das nur in seiner Bewegtheit wahrgenommen werden will. Der
Prosaeinbruch in Trakls Gedicht, das eben merkliche Aussetzen des
Gedichtflusses, ergreift, weil es an die Grenze geht und damit die Fragilitat des

s Trakl, a.a.0. Hervorhebung nachtréglich eingefigt.



294 Entwurf der Lyrik

lyrischen Gebildes fuihlbar macht. So zu reden wére, da durch keine Anschau-
ung gedeckt, zwecklos, wenn nicht mit der Differenz von Satz und Vers oder,
allgemeiner gesprochen, von syntaktischer und rhythmischer Struktur, eine
technische Unterscheidung bereitstdnde, die den Gegensatz von Prosa und
Lyrik reprasentiert. Doch gilt diese Reprasentation ohne weiteres? Wie steht es
um den Fall des arhythmischen Gedichtes, dessen Zeilengrenzen nur optische,
keine klanglichen Valeurs entsprechen oder entsprechen sollen?

Alleinsein ist wie Gas, das ausstromt. Alleinsein
Ist wie mitten am Tag das Zimmerlicht anzuschalten.s

Die Antwort liegt nahe, dal} vollkommen arhythmisch gebaute Verse nur
schwer oder gar nicht denkbar sind.

Zunéchst handelt es sich um eine Definitionsfrage. Versteht man unter einem
sprachlichen ,Rhythmus* ein metrisches Gleichmall oder seine individuelle
Modifikation, so fallt die Einteilung in rhythmische und arhythmische Verse
nicht schwer. Versteht man unter ihm die hdrbare Organisation eines Textesin
der Zeit, dann ist die rhythmische Auffassung eines Textes nie ganz auszu-
schliefen. Vor allem dann nicht, wenn sie durch den Zeilengang als nicht zu
unterschatzende optische Aufforderung unterstitzt wird. Der spontan rhythmi-
sierende Horer-Leser sucht eher nach komplexeren (sich von Erwartungsenttiu-
schung zu Erwartungsenttauschung komplizierenden) Rhythmen, als daB er sein
Scheitern offen eingesténde.

Auf der anderen Seite steht es dem Dichter zwar frei, die rhythmische Ver-
faltheit seines Gedichts in der Theorie zu negieren, doch in der Praxis wird es
ihm nur gelegentlich durch spezielle rhythmische Kunstgriffe — wie das
Beispiel aus ,,Grodek* zeigt — gelingen. Er wird es also nur in einer Form errei-
chen, an der die ergreifende Gewalt des Rhythmus ebenso hervortritt wie die
Vorkehrungen, die verhindern sollen, dal sie sich die ,Aufnahme* unterwirft.
Damit unterscheidet sich seine Tatigkeit, technisch gesehen, nur graduell von
der eines Autors, der durch die gezielte Vermeidung géngiger oder
,verbrauchter* Rhythmen zu komplexeren, ,unverbrauchten® Rhythmen zu
kommen versucht. Auch dieser befindet sich in der Lage, der Prosa (dem All-
tagssprechen) Klangfiguren abzuhorchen, die bis dahin noch nicht bis zu dem

76 Rolf Dieter Brinkmann, Dieses Gedicht hat keinen Titel, Westwarts 1&2. Gedichte,
Reinbek 1975, S. 184.



Entwurf der Lyrik 295

Grad von Horbarkeit rhythmisch integriert erschienen, der zu den Kennzeichen
des lyrischen Sprechens gehort.

Diese Mdglichkeit, komplexe Rhythmen in der Sprache zu organisieren, sol-
che also, die erst horbar werden als Abweichungen von einfacheren Mustern,
als Vermeidungen hergebrachter Rhythmen und damit, legt man &ltere Defini-
tionen zugrunde, von Rhythmus schlechthin, ist fir eine Poetik des Entwurfs
nicht ohne Belang. Sie gibt der vom Dichter zu leistenden Arbeit an der Diffe-
renz eine technische Bedeutung, ohne die es, im Wortsinn, fur ihn kein
,Material‘ gabe, in dem er arbeiten konnte. Um dies zu verstehen, ist es notig,
ein wenig zu prézisieren, was es heildt, zu sagen, eine Stimme ,hebe an‘, also
einen Vorgang aus dem Alltagssprechen herauszuheben — und mit einer Aura
des Singuldren zu umgeben — , der doch gewissermalien unvermeidbar er-
scheint, wenn vom Sprechen Uberhaupt die Rede ist. Eine Stimme hebt an:
nicht, um sich im Gesang zu entfalten, sondern sprechend, im Sprechen verwei-
lend, obwohl sie tiber andere Optionen gebdéte. Dies zu betonen ist wichtig, weil
das nicht, auch nicht andeutend ausgeschopfte Stimmvolumen zur Sache
gehort, die verschméhte Moglichkeit des Tonens um seiner selbst willen. Das
lyrische Sprechen ist Sprechen, nicht Gesang. Das bedeutet etwas vollig ande-
res als Prosanahe oder ,Verhaltenheit‘. Genau besehen handelt es sich um eine
Weise des Sprechens, die allein in Ricksicht auf die Atmungsamplitude des
Sprechenden (eine physiologische Gegebenheit) und das phonetische System
der verwendeten nattrlichen Sprache (ein System stimmlicher Restriktionen) in
Gang kommit.

Alle anderen untbersehbaren Ricksichten, die der Sprechende nimmt und
nehmen muf3, sobald er sich einmal in der Sprache bewegt, bleiben dieser zwei-
fachen Ricksicht gegentiber sekundér. Sie sagen nichts tber den lyrischen Cha-
rakter aus. Sie sind begleitende Rick- oder Hinsichten, die Uber dieses
Sprechen nicht verftigen. Darin liegt der Unterschied zum ,normalen‘ Sprechen,
das seine akustische Komponente einfach in Kauf nimmt, weil das, worum es
ihm geht, ohne sie nicht zu haben ist. Das lyrische Sprechen hat auch wenig zu
tun mit dem individuellen Vergnigen am Gebrauch der Sprechwerkzeuge, mit
der sinnlichen Lust am Artikulieren. Jeder Horer von Gedichten weil3, wie sehr
die Aufnahme von Gedichten durch die stimmliche Virtuositdt des Vortrags
behindert werden kann. Es ist praktizierbar. Das gentgt. Das Vorhandensein
von Lyrik beweist es.

,Im Spiel sein*, ,ins Spiel kommen* — das sind Ausdrlcke, welche die sekun-
daren Rucksichten bezeichnen, die in das lyrische Sprechen bereits deswegen
eingehen, weil es sonst kein Sprechen waére, sondern allenfalls Gestammel oder



296 Entwurf der Lyrik

Gelall. Sie sind nicht zweitrangig in dem Sinn, daB die Aufmerksamkeit auf sie
minderer Natur ware oder vernachlassigt werden dirfte. Im Gegenteil. Der von
Klopstock entdeckte Zusammenhang zwischen Bedeutung und Versakzent
markiert den Anfang der Einsicht, da jede semantische Nuancierung, jede
noch so geringfligige Variation der Gedankenfiihrung unmittelbaren Einflul
auf das rhythmisch-klangliche Geflige des Gedichtes nimmt. Im lyrischen
Sprechen hangt alles mit allem zusammen, geht eins aus dem anderen hervor.
Die Stimme, die der Dichter dem Leser-Hdorer ,ins Ohr* setzt, wird modifiziert
durch das, was das Sprechen sekundar ins Spiel nimmt. Dal} es ,im Vorbei-
gehen* oder ,im Fluge‘ ergriffen wird — da die temporére, die sprachlichen
Laute bzw. Klange in der Folge aufeinander abstimmende Organisation des
lyrischen Sprechens keine andere Mdoglichkeit zulalt —, dndert nichts daran,
dal} es horbar wird. Horbar dem, der bemerkt, wovon die Rede ist. Anders als
der musikalische Rhythmus verlangt der sprachliche vom Horer die Beherr-
schung der Sprache. Die Aufnahme eines komplexen sprachlichen Rhythmus
wird organisiert durch Akte des Verstehens.

Das entfernt sich ziemlich weit von der Doktrin, mit der das neuzeitliche
Nachdenken Uber den Vers in den Kunstlehren den flinfzehnten Jahrhunderts
seinen Anfang nimmt. Es setzt nicht nur eine Reflexionsform voraus, die der
Doktrin fremd ist, sondern auch eine verénderte Praxis des VVersemachens. Wie
verandert diese Praxis ist, zeigt sich im Licht eines Gedankens, gegen den sich
Valéry in unbegreiflicher Weise sperrt, obwohl er eine Erfahrung ausdriickt, die
einerseits der Geschichte der neueren européischen Literaturen inh&rent ist und
andererseits Valérys Volte motiviert: die Erfahrung der Kontingenz des sprach-
lichen Materials, in dem der Dichter arbeitet.

Damit sind nicht die Prosaeigenschaften der natlrlichen Sprachen gemeint,
sondern all jene poetischen Elemente, deren methodische Erschliel3ung er in der
Theorie fordert, im Effekt aber der spracherzeugenden Tétigkeit des Dichters
uberlait, obwohl die &lteren Poetiken durchaus von ihnen handeln. Metrik und
Prosodie sind schlieRlich keine vernachlassigbaren Erfindungen eingefleischter
Prosaisten, sondern Bestandteile der Doktrin, unter deren Aufsicht die neuzeit-
liche Poesie laufen lernte. ,Kontingenz des Materials‘ bedeutet, dal die in die-
sen Sparten geordneten Elemente nicht in einer gemeinsamen Sprache bereit-
liegen, darauf wartend, von den Dichtern ,aufgegriffen‘ und ,verwendet* zu
werden, sondern daf sie erst als asthetische Préaferenzen zu Bestimmtheit und
Geltung kommen. Offensichtlich changieren sie von Literatursprache zu Litera-
tursprache, von Epoche zu Epoche, von einer individuellen ,Mache‘ zur nach-
sten. Und spatestens in der Moderne gilt: Die Kontingenz des sprachlichen



Entwurf der Lyrik 297

Materials entspricht der Kontingenz des ,seine Sprache* aus sich heraussetzen-
den dichterischen Subjekts.

Dieser Gedanke, einmal akzeptiert, zieht jedoch einen zweiten nach sich:
Das lyrische Gebilde hat einen zwingenderen Charakter als die ,Sorache’ des
Subjekts, die sich in ihm manifestiert. Dazu genugt der Hinweis auf das Den-
ken, das bei ihm mit im Spiel ist. Als Denkgebilde entzieht sich das lyrische
Gebilde den Kontingenzen seiner Herkunft. Ein Denken mag irregulér sein oder
sogar, angesichts einer gestellten Aufgabe, irrelevant, aber es ist ,subjektiv‘ nur
Im Hinblick darauf, dal} ein Subjekt denkt.

Ein Gedanke ist nicht — analog zur ,Sprache* des Lyrikers — das Gedachte ei-
nes Subjekts. Er steht dem Denken anderer Subjekte von allen Seiten her offen.
,Das Denken des Schriftstellers X“: Die Phrase erinnert daran, dal} Namen fir
die besonderen Ziige eines Denkens stehen und damit fur die Begrenztheit all
der Gegenstande und Zugangsweisen, die den einzelnen beschéftigen, ihn aus-
und dberfullen. Jedermann weil3, dal? diese Begrenzung in dem Augenblick
fallen wird und fallen muB3, um neuen Begrenztheiten Platz zu machen, in dem
andere sich der Domane des X beméchtigen. Die Eigenheit des Subjekts, die
sich dem Denken mit Notwendigkeit mitteilt, ist seine Endlichkeit. Alle Litera-
turkritik wei3 das und beutet es aus. Um so mehr die Lyrik, die aus der Kritik
der Poesie hervorgeht und ihr die nicht allzu zahlreichen, in allen Modifikatio-
nen wiederkehrenden Denkfiguren verdankt, durch die sie erkennbar ist. Das
,Weltwissen“ der alteren Poesie versteht sie folgerichtig als Ausflu® eines ver-
gangenen BewuRtseins —

Ach, als sich alle einer Mitte neigten
und auch die Denker nur den Gott gedacht [...]77

— und daher als Meinung, in Alternativen gestellt, aus denen der Scharfsinn
angeregt zu sich selbst zurtickkehren kann, um zu versichern, sein Appetit auf
Neues sei nach wie vor ungeséttigt. Die Differenz beherrscht den Anfang, aber
sie erscheint auch im Ziel. Der Unterschied liegt darin, daf} im Ziel nicht mehr
die Differenz der Subjekte, sondern die Differenz der Prinzipien zahlt. Der

7 Gottfried Benn, Verlorenes Ich, a.a.0., S. 216. DaR Benn hier einen Mangel der
Moderne zu konstatieren glaubt, wird durch die Struktur des Gedankens selbst aufgehoben,
der das eine wie das andere zur freien Disposition stellt und damit das Denken der Mitte zur
Ansichtssache erklért.



298 Entwurf der Lyrik

Universalismus der Kritik unterwirft sich die Individuen ahnlich rigoros wie
der Universalismus der Substanz.

Ist es unter solchen Pramissen Uberhaupt statthaft, die ,Arbeit* des Lyrikers
als das Entwerfen einer Sprache zu beschreiben? Diese ,Sprache in der Sprache*
Ist in mehrfacher Hinsicht ein Zwitter. Einerseits ist sie die Sprache des
Dichters X, sein — je nach Gesichtspunkt — Konstrukt oder Ergul3. Andererseits
Ist sie — das verlangt der Gedanke der Wirksamkeit — die Sprache der Dichtung,
die der einzelne ausschreibt. Wére es anders, so wére es vollkommen gleich-
gultig, was er schriebe. In der ersten Hinsicht zieht die Vorstellung einer
mitteilenden, aber mit niemandem geteilten Sprache die bekannten sprach-
theoretischen Einwénde auf sich. In der zweiten verfllchtigt sich das differente
Subjekt — es erweist sich als die tduschende Hille eines Menschheitssubjekts,
das durch die Individuen mit sich selbst oder einem in mystische Ferne gertick-
ten Gegendiber spricht.

Heute steh ich, steh auf den Ttirmen der Freude,
heut heut ficht michs nicht an, daf? ich vergehe.
Heut ruf ich einen der Rufe. Heut bin ich

ein goldener Leuchter der Stimme.

Diese ist hoch und schdongewachsen. Kein Palmbaum
teilt sich reiner hinan. Und sicher steigt sie, wie immer
seiend. Nur drunter

wechseln die Munde.

So kann man es sehen. Das kiinstlerische Selbstgeftihl findet offensichtlich kei-
nen Widerspruch darin, sich einmal in dieser, einmal in jener Weise zu auf3ern.
In beiden verfolgt es eine Strategie, die dahin geht, eine nlichterne Auskunft
dartiber zu verweigern, was es in der Sache bedeutet, daR jene dem Subjekt
geschuldete ,Sprache in einem Arbeitsprozel3, also Zug um Zug, zutagetritt. In
diesen ProzeR gehen unaufhorlich Uberlegungen ein, die das Subjekt mit ande-
ren teilt oder in bezug auf die Arbeiten anderer anstellt. Das klingt trivial, aber
es erlaubt Folgerungen. Die ,Sprache® eines Gedichtes ist nicht das Produkt
eines reinen, selbstbezogenen Sprechens, sondern die sich der spontanen Wahr-
nehmung darbietende Oberflache eines komplexen Gebildes. VVon der ,Sprache’

8 Rilke, Strophen fiir eine Festmusik, Sadmtliche Werke, Bd. 3, S. 98f.



Entwurf der Lyrik 299

eines Gedichtes sprechen heift von einem Eindruck sprechen und damit hinter
die Akte der Aufmerksamkeit zuriickzufallen, welche die volle Aufnahme des
Gedichtes erfordert. Es heilt, das Gedicht auf einen Eindruck zu reduzieren
und, bei Bedarf, ihn anstelle des Gedichtes zu analysieren. Denn die Kom-
plexitat des Gebildes ist das Produkt einer in die verschiedensten Richtungen
zerstreuten Aufmerksamkeit, einer nicht scharf fokussierenden, sondern
,manches bedenkenden‘ Bezugnahme auf sprachliche Sachverhalte, die das
Subjekt keineswegs zu seinen Erzeugnissen rechnet. Die Arbeit des Lyrikers ,an
der Sprache‘ steht unter der Pramisse, dal3 jene, solange die Arbeit wéhrt, die
Sprache der anderen ist und es auch Dbleibt. Der Lyriker ,fabriziert* keine
Sprache, sondern eine Weise des Sprechens — eine Weise. Uber Lyrik spre-
chen heil3t Gber Verse sprechen.

Zwischen den H&mmern besteht
unser Herz, wie die Zunge
zwischen den Z&hnen, die doch,
dennoch [...]%

Was also konstituiert den Vers? Was kann ihn anderes konstituieren, wenn
nicht etwas, das dort zum Vorschein kommt, wo der VersfluB zur Unzeit
abreifl3t? ,Zur Unzeit‘: Zum Vorschein, heift das, kommt die Tendenz zum Fort-
sprechen, zum Fortgesprochenwerden, die dem Vers vor jedem metrisch-
phonetischen Schematismus innewohnt. Offenkundig liegt dem enttduschten
Horer weniger daran, mehr zu erfahren, als vielmehr, weiterzuhéren. Darin liegt
der Unterschied zur Prosa. Die Zeilengrenze stellt flir den Leser wie flir den
Horer (der ein entsprechendes akustisches Signal erwartet) die einzig verlaili-
che Anzeige eines lyrischen Textes dar. Sie notigt die Rede innezuhalten —
nicht primar aus logischen oder syntaktischen Griinden, auch nicht aus solchen
des Affekts, der stets anderen Griinden nachfolgt, sondern um einen Einschnitt
zu setzen, eine Grenze, an der sich das Sprechen als ein Fortsprechen erweist.
Es nimmt den Sprechenden (nicht den Vortragenden, der ein Surrogat ist) in
Zusammenhénge mit, die noch unabsehbar sind und schon mehr als alles, was
zu sagen bleibt. Durch immer erneutes Innehalten zum Fortsprechen provozie-
ren: Das ist der augenscheinliche Zweck des Verses, der ihn rechtfertigt, nach-
dem die metrischen Begriindungen entfallen sind.

9 Rilke, Die neunte Elegie, Samtliche Werke, Bd. 2, S. 719.



300 Entwurf der Lyrik
Zwischen den H&mmern besteht unser Herz, wie die Zunge

| Zwischen den Hammern besteht |
| unser Herz, wie die Zunge |

Hat ein solches ,Fortsprechen® einen Sinn? Gé&be es auf diese Frage eine ein-
fache Antwort, das Ratsel der Lyrik wére mit einem Schlag aus der Welt. Die
Frage lost sich anders, sie 10st sich auf angesichts der Grundlosigkeit der
menschlichen Rede, die erst im Reden und bezugnehmend auf Rede ein Fragen
nach den Grinden zul&ft.

Dall Rede anhebt und fortgeht: Der Archaismus des Verses hebt es ein ums
andere Mal ins Bewultsein. Das ware, fir sich genommen, wenig. Man kommt
daher nicht umhin, die Deutung der Rede ernst zu nehmen, die in diesem Fort-
sprechen liegt — ihre Deutung als temporale Struktur. Der Vers macht Rhyth-
men jenseits der Prosawahrnehmung horbar. Er hebt sie in die Wahrnehmung.
Das bedeutet dort, wo es sich nicht um einfache, nach einer Regel geformte
metrische Gebilde handelt, sondern um komplexe, durch diese eine Sequenz
entfaltete Rhythmen, daR die Wahrnehmung der Prosa-,Vorlage‘ sich verandert
hat. Ein Satz, eine Wortfolge werden gegen den Prosatext, dem sie entstammen,
isoliert und in einem metrisch und semantisch definierten Sinn ,fortgespro-
chen®. Sie bilden, musikalisch ausgedriickt, ein Thema. Doch die musikalische
Analogie fihrt in die lIrre. Sie unterstellt, der Lyriker verflige Uiber Techniken,
die es ihm erlauben, die in der Prosa- oder Zufalls-Wortfolge liegenden
metrisch-semantischen Madglichkeiten zu komponieren. Das ist — in gewisser
Hinsicht — der Fall, solange es sich um ein Sonett oder ein Madrigal handelt. Es
betrifft nicht den elementaren lyrischen Akt des Fortsprechens, der keineswegs
Im ,Komponieren‘ — einer nachgeordneten Tétigkeit — , sondern im Entwerfen
einer Weise des Sprechens besteht, deren ,Technik® erst post festum einsehbar
wird und fir den Dichter keinerlei praktischen Wert besitzt. Sein Reiz liegt
darin, da der Dichter, in einer Rede fortfahrend, die er begann, aber mit
unlbersehbarem Ausgang, dem Abgrund der Analytizitat entgeht, der sich dem
staunend vor der Fiille des Gesagten Verharrenden auftut. Er entgeht ihm, ob-
wohl das in seine Rede integrierte Innehalten zum Verharren einladt und so den
Abgrund ein ums andere Mal Offnet.

Es ist ein langer Weg von den sangbaren Odenkompositionen der Renais-
sance zum gegenwartigen, dem alltéaglichen Sprechen weithin angeglichenen
Gedichttyp. Dal} er als ein Weg zunehmender Erfahrung und bedeutsamer
Anreicherung empfunden wird, obwohl er sich genausogut als ein Weg der



Entwurf der Lyrik 301

Restriktionen und des Vergessens beschreiben 1aRt, ist nur dann nachzuvollzie-
hen, wenn das Vergessen ein Erinnern einschlielt, wenn das Spatere das
Frihere auf die eine oder andere Weise enthélt. Im Kontext der europdischen
Neuzeit ist ein Gedicht als Gedicht erkennbar, sofern es auf die ,Doktrin' Bezug
nimmt: wie vermittelt, wie unbestimmt, wie negativ auch immer. Diesen Bezug
kann man ignorieren, doch nur um den Preis, dal auf die Frage, was denn in
Lyrik, Gber die Prosa hinaus, ,sagbar® sei, welches eigene Wissen sie mithin
transportiere, nur das redliche Achselzucken und das vielsagende Lacheln derer
antworten, die mit Gedichten, wie sie sagen, ohnehin nicht viel anfangen kon-
nen. Das Wissen der Lyrik ist ein Wissen in ihrem eigenen Kontext, in dem die
Frage nach der Machart alle anderen tberwiegt. Auf Dauer |43t sich die Tatig-
keit der produktiven Vermeidung, in der das Vermiedene seinen Platz behaup-
tet, nicht dogmatisch fixieren. Ihr angemessener Ausdruck ist nicht die Negati-
on, sondern die Differenz, die allerdings ohne die Negation nicht auskommt.
Die ,Doktrin* ist der gleitende Bezugspunkt aller lyrischen VVermeidungen, das
verborgene Zentrum der Versuche, das Bild der Welt fortsprechend zu erneu-
ern. Das hat Folgen fiir das Subjekt, das da spricht, voll guten Glaubens, es
spreche sich in Versen aus, wahrend es sich offenbar in etwas einspricht: Es ist
in seinen Versen ebensosehr oder ebensowenig anzutreffen wie in den Versen,
an denen es lernte, was Lyrik heil3t.

Die resignative Lektion flr das Subjekt, zu erfahren, dal3, wie jedes andere,
auch dieses glickhaft empfundene, emphatische Sichverbinden es am Ende
wieder in die Vereinzelung entléf3t, aus der es kommt, ist eine der Spiegelungen
des Spiegelgedichtes von Stefan George, dessen erste Strophe lautet:

Zu eines wassers blumenlosem tiegel

Muss ich nach jeder meiner fahrten wanken.
Schon immer fiihrte ich zu diesem spiegel

All meine traume wiinsche und gedanken

Auf dass sie endlich sich darin erkennten —

Sie aber sahen stets sich blass und néchtig:

,Wir sind es nicht* so sprachen sie bed&chtig

Und weinten wenn sie sich vom spiegel trennten.go

80 Stefan George, Sadmtliche Werke in 18 Banden, Band VI/VII, Stuttgart 1986, S. 75
(,,Der Spiegel®).



302 Entwurf der Lyrik

Das Fahrtenmotiv — aus Georges friihesten Gedichtbanden vertraut — verrét,
worum es geht: um das Sicheinsprechen des Subjekts in ein fremdes Sprechen,
das nicht seines ist und nicht sein wird, auch wenn es genau dies begehrt. Ware
es seines, so taugte es nicht zum Objekt des Begehrens — der ,traume wiinsche
und gedanken®, letztere eher die Hintergedanken des Subjekts zu nennen — ,
sondern ware selbst der Ort der Regsamkeit des Begehrens und also des
,Glicks*:

Auf einmal flhlt ich durch die bitternisse

Und alter schatten schmerzliches vermodern

Das glick in vollem glanze mich umschweben.
Mir dduchte dass sein arm mich trunknen wiegte .
Dass ich den stern von seinem haupte risse

Und dann gel6st mich ihm zu fussen schmiegte.
Ich habe endlich ganz in wildem lodern
Emporgegliht und ganz mich hingegeben.

Entscheidend an der ersten Strophe ist, dal? die ,traume wiinsche und gedanken*
sich im ,spiegel* nicht erkennen. Sie treten in Erscheinung und sind nicht das,
was da erscheint, wobei zwischen dem Fir-sich und einem ,Fir-andere* zu
unterscheiden ware. Doch diese Differenz bleibt dem Gedicht &uRerlich, das nur
das Fir-sich des NarziRR kennt und gelten laRt. Wichtig ist: Sie nehmen ihr Bild
nicht an. Die zweite Strophe malt das Gllck des Sichverbindens als Tauschung
des Selbst durch das hochgehende Geflihl. Real ist nur der allen Deutungen
enthobene Vorgang: ,Ich habe endlich ganz in wildem lodern / Emporgegliht
und ganz mich hingegeben.*

Ihr traume wiinsche kommt jezt froh zum teiche!
Wie ihr euch tief hinab zum spiegel buicket!

Ihr glaubt nicht dass das bild euch endlich gleiche?
Ist er vielleicht gefurcht von welker pflanze .
Gestort von spaten jahres wolkentanze?

Wie ihr euch angstlich aneinander dricket!

Ihr weint nicht mehr doch sagt ihr triib und schlicht
Wie sonst: ,wir sind es nicht! wir sind es nicht!*

Man kann die Gedichte der Georgeschen ,Wende* in dem 1899 erschienenen
»leppich des Lebens“ — und darin vor allem das ,Carmen saeculare* des



Entwurf der Lyrik 303

»vorspiel“-Zyklus — ganz gut als differenzierendes Fortsprechen der enthu-
siastischen Dichterrede verstehen: als ein Fortsprechen, das in emphatisch
zukunftsweisender Aneignung das in der Theorie abgetane Thema umkreist und
Zug um Zug seine Befremdlichkeit steigert. Anders als der Mallarmé-Schiiler
Valéry schottet dieser gelehrige Gast in der rue de Rome den Produktions-
vorgang gegen den analytischen Zugriff rigoros ab. Doch was darauf angelegt
Ist, jene scheinbar subjekt- und herkunftslose Pragnanz des lyrischen Gebildes
fraglos zu machen und der Befragbarkeit zu entheben, versteht sich bei naherem
Hinsehen als eine intensive Form der Selbstbefragung des sich in unabsehbare
Kunstwelten entduflernden Subjekts:

Und wenn wir endlich unser gut umklammern

Dass es gekront verehrt genossen kaum

Den sinnen wieder flichtet fahl und mirbe ..
All unsre gotter schatten nur und schaum!
,Ich weiss dass euer herz verblutend stiirbe

Wenn ich den spruch nicht kennte der es stillt:
Da jedes bild vor dem ihr fleht und fliehet
Durch euch so grof3 ist und durch euch so gilt ..
Beweinet nicht zu sehr was ihr ihm liehet*s:

Weil} die neue Lyrik etwas, was die altere nicht weill? Die Frage kehrt die
Tendenz der seit der ,Querelle des anciens et des modernes* vertrauten Ver-
sicherung um, die da lautet, die &ltere Verskunst enthalte ein Wissen, an das die
neuere nur in Ausnahmen zu rihren vermdchte. Es erweist sich, dall diese
Umkehr einen Reflexionsbereich erschliet, der die Frage gegenstandslos
erscheinen lalt. Das Wissen der neuen Lyrik (ber die &ltere Poesie hinaus ist
ein Verfugenkonnen dber intellektuelle Strukturen, die sie mit den ,prosai-
schen‘ Reflexionsmedien teilt. Was sie auszeichnet, ist die Gegenwart der
alteren Poesie in diesem Verfugenkdonnen, die sie beféhigt, Zeugnis abzulegen
von den seltenen, aber nie auszuschlieRenden Heimsuchungen des Geistes, der
jenseits der Sprache bleibt.

81 Samtliche Werke in 18 Bénden, Band V, Stuttgart 1982, S. 21.



Literaturverzeichnis



Literaturverzeichnis 307

Quellen

Adorno, Theodor W., Asthetische Theorie, Frankfurt/M. 1970.

ders., Noten zur Literatur I, Frankfurt/M. 19609.

Agricola, Rodolphus, De inventione dialectica, Coloniae 1523, unveranderter Nachdruck
Frankfurt/M. 1967.

Agrippa von Nettesheim, De Occulta Philosophia. Drei Biicher tber die Magie, Nordlin-
gen 1987.

ders., Die Eitelkeit und Unsicherheit der Wissenschaften und die Verteidigungsschrift,
hrsg. von Fritz Mauthner, 2 Bde., Miinchen 1913.

Apuleius, Lucius, Opera Omnia Il, De Mundo, hrsg. von G. F. Hildebrand, Hildesheim
1968.

Augustinus, Aurelius, De civitate dei, dt. Vom Gottesstaat, eingel. und Ubertr. von
Wilhelm Thimme, 2 Bde., Zirich 1955.

ders., Musik, tbertr. von Carl Johann Perl, StraBburg, Leipzig und Zirich 1937.

Bembo, Pietro, Asolaner Gesprache. Dialog Uber die Liebe, hrsg. und Gbers. von Michael
Rumpf, Heidelberg 1992.

Benn, Gottfried, Gesammelte Werke in zwei Bénden, hrsg. von Dieter Wellershoff,
Wiesbaden-Zirich 1968.

ders., Prosa und Autobiographie in der Fassung der Erstdrucke, mit e. Einfihrung hrsg.
von Bruno Hillebrand, Stuttgart 1984.

ders., Das Hauptwerk, hrsg. von Marguerite Schluter, Wiesbaden-Munchen o. J.

Blatter fUr die Kunst. Zeitschrift der Dichterschule Stefan Georges, hrsg. von Karlhans
Klunker, Frankfurt/M. 1974.

Boccaccio, Giovanni , Opere, a cura di Vincenzo Romano, Bari 1951.

Boétius, Anicius Manlius Severinus, FUnf Blcher Uber die Musik, Ubertr. und sachl. er-
klart von Oscar Paul, Hildesheim-Zirich-New York 1985.

Boileau-Despréaux, Nicolas, Evres completes, Introduction par Antoine Adam, Textes
établis et annotés par Francois Escal, Paris 1966.

ders., L’Art poétique/Die Dichtkunst, frz.-dt., Ubers. und hrsgg. von Ute und Heinz
Ludwig Arnold, Stuttgart 1967.

ders., L’ Art Poétique, hrsg., eingel. und komm. von August Buck, Miinchen 1970.

Brinkmann, Rolf Dieter, Westwarts 1 & 2. Gedichte, Reinbek 1975.

Burke, Edmund, Philosophische Untersuchung tber den Ursprung unserer Ideen vom Er-
habenen und Schonen (1817), hrsg. von Werner Strube, Hamburg 1980.

Cassirer, Ernst, Substanzbegriff und Funktionsbegriff, Berlin 1910.

Cdltis Protucius, Conradus, Oratio in Gymnasio in Ingelstadio publice recitata, cum
carminibus ad Orationem pertinentibus, edidit lohannes Rupprich, Lipsiae 1932. Leicht ver-
anderter Nachdruck in: J. Rupprich, Humanismus und Renaissance in den deutschen Stadten



308 Literaturverzeichnis

und an den Universitaten, Leipzig 1935, S. 1-20, sowie in: Leonard Forster (Hrsg.), Selec-
tions, Cambridge 1948.

ders., Ars versificandi et carminum, Leipzig 1486 und 21494,

ders., Libri odarum quattuor/Liber epodon/Carmen saeculare, edidit Felicitas Pindter,
Lipsiae MCMXXXVII.

ders., Quattuor libri amorum secundum quattuor latera Germaniae/Germania Genera-
lis/accedunt carmina aliorum ad libros amorum pertinentia, edidit Felicitas Pindter, Lipsiae
MCMXXXIV.

ders.,, quae vindobonae prelo subicienda curavit opuscula, edidit Kurt Adel, Lipsiae
MCMLXVI.

ders., Briefwechsel, gesammelt, hrsg. und erl&utert von Hans Rupprich, Minchen 1934.

ders., Funf Blcher Epigramme, hrsg. von Karl Hartfelder, Hildesheim 1963.

ders., Selections from Conrad Celtis. With Translation and Commentary, hrsg. von
Leonard Forster, Cambridge 1948.

Cicero, Marcus Tullius, De re publica/Vom Gemeinwesen, lat.-dt., eingeleit. und neu
tbertr. von Karl Biichner 31973.

ders., Brutus, lat.-dt., ed. Bernhard Kytzler, Darmstadt 31986.

Cochlaeus, Johannes, Brevis Germanie Descriptio (1512), hrsg., tbers. und komm. von
Karl Langosch, Darmstadt 31976 (unveranderte Auflage).

Dionysius Halicarnassensis, Antiquitates Romanae/The Roman antiquities, with an Eng-
lish transl. by Earnest Cary, vol. 6, London-Cambridge (Mass.), 1947, reprint 1963.

Epictetus, The Discourses as reported by Arrian, The Manual, and Fragments, with an
English Translation by W. A. Oldfather, VVol. I, Camebridge (Mass.)-London 1979.

Ficino, Marsiglio, Opera Omnia (Basel 1561 und 1576), Riproduzione in fototipia a cura
di M. Sancipriano con representazione di O. Kristeller, Torino 1959. 2 Bde.

Fontenelle, Bernhard von, Dialogen tber die Mehrheit der Welten, Berlin 1780, Ndr.
Weinheim 1983.

George, Sefan, Samtliche Werke in 18 Béanden, Band V, Stuttgart 1982, Band VI/VII,
Stuttgart 1986.

Hegel, G.W. F., Werke in zwanzig Bé&nden (Theorie Werkausgabe), Frankfurt/M.,
Bde.10 und 15 (1970).

Heyden, Sebald, De arte canendi, Nirnberg 21540, Facs. New York 1969.

Hobbes, Thomas, The English Works, ed. by William Molesworth, Vol 11, Leviathan or
the Matter, Form and Power of a Commonwealth Ecclesiastical and Civil, London 1839,
Ndr. Aalen 1966.

Holderlin, Friedrich, S&mtliche Werke, herausgegeben von Friedrich Beif3ner, Bd. 2,1,
Stuttgart 1951.



Literaturverzeichnis 309

Horatius Flaccus, Quintus, Samtliche Werke, lat.-dt., Darmstadt 91982.

Klopstock, Friedrich Gottlieb, Gedanken Uber die Natur der Poesie. Dichtungstheoreti-
sche Schriften, hrsg. von Winfried Menninghaus, Frankfurt/M. 1989.

ders., Oden, hrsgg. von Franz Muncker und Jaro Pawel, 2 Bde., Stuttgart 1889.

ders., Sdimmtliche Werke, 12 Bde., Leipzig 1823.

ders., Sammtliche sprachwissenschaftliche und &sthetische Schriften, herausgegeben von
A. L. Back und A. R. C. Spindler, 6 Bde., Leipzig 1830.

ders., Werke und Briefe. Historisch-kritische Ausgabe, begriindet von Adolf Beck, Karl
Ludwig Schneider und Hermann Tiemann, hrsgg. von Horst Gronemeyer, Elisabeth Hopker-
Herberg, Klaus Hurlebusch und Rose-Maria Hurlebusch, 3 Abt., Berlin-New York 1974ff.

ders.,, Oden und Elegien. Faksimiledruck der bei Johann Georg Wittich in Darmstadt
1771 erschienenen Ausgabe, mit e. Nachwort und Anm. hrsg. von Jorg-Ulrich Fechner,
Stuttgart 1974.

Lactantius, Lucius C., Divinae institutiones, Opera omnia, Bde. 1,1-2,2, Vindobonae
1890-1897, Ndr. New York 1965.

Lampadio, Compendium musices, tam figurati quam plani cantus, Bern 1537.

Lange, Samuel Gotthold, Horatzische Oden und eine Auswahl aus Des Quintus Horatius
Flaccus Oden finf Bucher (Ubersetzt von S. G. Lange), Facs. n. d. Ausgaben von 1747 und
1752, mit e. Nachw. von F. Jolles, Stuttgart 1971.

Livius, Titus, Romische Geschichte, lat.-dt., Buch I-11l1, Minchen 1987.

Luder, Peter, Die Metrikvorlesung des Frihhumanisten P. L., hrsg. mit Einl. und Komm.
von Elke Bockelmann, Bamberg 1984.

Luther, D. Martin, Die gantze Heilige Schrifft deudsch, Wittenberg M.D.XLV., Sonder-
ausgabe Darmstadt 1972.

Manilius, Marcus, Astronomica, with an English transl. by G. P. Goold, Cambridge
(Mass.) 1977.

Marx, Wolfgang, Asthetische Ideen. Untersuchungen Uber die Grundlagen einer Theorie
der Kunst, Bonn 1981.

ders., Reflexionstopologie, Tubingen 1984.

Mendelssohn, Moses, Asthetische Schriften in Auswahl, hrsg. von Otto F. Best, Darm-
stadt 1974.

Milton, Johann, Episches Gedichte von dem verlohrnen Paradiese. Ubersetzt und durch-
gehends mit Anmerckungen uber die Kunst des Poeten begleitet von Johann Jacob Bodmer,
Zurich und Leipzig 1742, Nachdruck Stuttgart 1965.

Nikolaus von Kues, Vom Nichtanderen (De li non aliud), tbersetzt und mit Einfihrung
und Anmerkungen hrsg. von Paul Wilpert, Hamburg 21976.

Perotti, Niccolo, Grammaticae, Coloniae 1506.



310 Literaturverzeichnis

Perrault, Charles, Paralleles des Anciens et des Modernes en ce qui regarde les Arts et
les Sciences (= Theorie und Geschichte der Literatur und der schonen Kiinste, Texte und
Abhandlungen, Bd. 2), Miinchen 1964.

Poe, Edgar Allan, Poems and Essays, London-New York 1964.

Pseudo-Longinus, Vom Erhabenen, griech.-dt., hrsg. von Reinhard Brandt, Darmstadt
1983.

Ptolemaeus, Claudius, Handbuch der Astronomie, Bde.1 und 2, hrsg., Gbers. und einge-
leitet von Karl Manitius, Leipzig 1912/13, Ndr. Leipzig 1963.

Quintilian, Marcus Fabius, Ausbildung des Redners/Institutio oratoria, lat.-dt., 12 BU-
cher, hrsg. von Helmut Rahn, Darmstadt 1972 und1975.

Quintilianus, Aristeides, VVon der Musik, eingel., Ubers. und erldutert von Rudolf
Schéfke, Berlin 1937.

Rilke, Rainer Maria, Samtliche Werke, Frankfurt/M. 1975.

Robortello, Francesco, In librum Aristotelis de arte poetica explicationes, Florentiae
1548, Ndr. besorgt von B. Fabian, Miinchen 1968.

Rousseau, Jean-Jacques, Schriften, hrsg. von Henning Ritter, Bd. 1, Frankfurt/M. 1988.

Salutati, Coluccio, De laboribus Herculis, ed. B. L. Ullman, 2 Bde., Turici 1951.

Scaliger, Julius C., Poetices libri septem, Facs.-Neudr. d. Ausgabe Lyon 1561, eingelei-
tet von August Buck, Stuttgart-Bad Cannstatt 21987.

Shiller, Friedrich, Werke, hrsg. von Julius Petersen, Weimar (Nationalausgabe).

ders., Der Briefwechsel zwischen Schiller und Goethe, hrsg. von Siegfried Seidel, Bd. 1,
Leipzig 1984.

Scriptores ecclesiastici de musica sacra potissimum (3 Bde.) hrsg. von M. Gerbert, St.
Blasien 1784, Ndr. Hildesheim 1963.

Shaftesbury, Anthony Ashley Cooper, Characteristics of Men, Manners, Opinions, Times,
etc., ed., with an Introduction and Notes, by John M. Robertson, 2 vols., Gloucester (Mass.)
1963.

ders., Standard Edition, engl.-dt., hrsgg. von Wolfram Benda, Gerd Hemmerich u.a.,
Stuttgart-Bad Cannstatt 1980ff.

ders., The Life, unpublished Letters, and Philosophical Regimen (Askemata), ed. by
Benjamin Rand, London 1900, neu aufgelegt 1978 und 1992.

ders., Randglossen des Handexemplars von Marc Aurels ,,Selbstbetrachtungen* (London
1634), Dorset.

ders., Randnotizen zum Dorset-Exemplar der Horaz-Werkausgabe Cantabrigiae
MDCXCIX.

Shaftesbury Papers, Public Record Office, London.

Sdney, Sr Philipp, The Defence of Poesie (London 1595), Heidelberg 1950.



Literaturverzeichnis 311

Trakl, Georg, Dichtungen und Briefe, Historisch-kritische Ausgabe, hrsgg. von Walther
Killy und Hans Szklenar, Salzburg 19609.

Vadianus, Joachim, De poetica et carminis ratione, Wien 1518 , krit. Ausgabe mit dt.
Ubersetzung und Kommentar von Peter Schaffer, 3 Bde., Miinchen 1973-77.

Valéry, Paul, Evres, édition établie et annotée par Jean Hytier, 2 Bde., Paris 1957/60.

ders., Werke, Frankfurter Ausgabe in 7 Banden, hrsg. von Jurgen Schmidt-Radefeldt,
Bde. 3, 5, Frankfurt/M. 1989-.

ders., Cahiers/Hefte, hrsgg. von Hartmut Kéhler und Jirgen Schmidt-Radefeldt, 5 Bde.,
Frankfurt/M., 1988-92.

Vergil, Aeneis, lat.-dt., Darmstadt 61983.

Wittgenstein, Ludwig, Schriften 1, Frankfurt/M. 1969.

Im Text werden folgende Abkiirzungen verwendet:

P.R.O. = Shaftesbury Archiv, Public Record Office, London.

A = Klopstocks Arbeitstagebuch (Werke und Briefe, Addenda I1).
E = Klopstock, Epigramme (Werke und Briefe, Werke I1).
G = Klopstock, Gedanken tiber die Natur der Poesie. Dichtungstheoretische Schriften.

Darstellungen

Albertsen, L. L., Die freien Rhythmen. Rationale Bemerkungen im allgemeinen und zu
Klopstock, Aarhus 1971.

Aldridge, A. Owen, Shaftesbury and St. Paul (Mskr.).

ders., Shaftesbury and the Classics, in: Gesellschaft, Kultur, Literatur: Rezeption und
Originalitat im Wachsen der européischen Literatur und Geistigkeit. Luitpold Wallach ge-
widmet. Monographien zur Geschichte des Mittelalters, Bd. 11, hrsg. von Karl Bosl, Stutt-
gart 1975, S. 241-258.

ders., Shaftesbury and the Deist Manifesto, in: Transactions of the American Philosophi-
cal Society, New Series, vol. 41, Part 2, 1951, S. 297-385.



312 Literaturverzeichnis

ders., Shaftesbury’s Rosicrucian Ladies (masch.).

ders., Shaftesbury, Christianity and Friendship, in: Anglican Theological Review XXXI|I
(1950), S. 121-136.

ders., Two Versions of Shaftesbury’s Inquiry Concerning Virtue, in: The Huntington
Library Quarterly, vol. 13, 1949/50, S. 207-214.

Aner, Karl, Die Theologie der Lessingzeit, Halle 1929, Ndr. Hildesheim 1964.

Apel, Karl-Otto, Die Idee der Sprache in der Tradition des Humanismus von Dante bis
Vico, Bonn 21975.

Apfel, Ernst/Dahlhaus, Carl, Studien zur Theorie und Geschichte der musikalischen
Rhythmik und Metrik I, Munchen 1974.

Arnold, Heinz Ludwig (Hrsg.), Friedrich Gottlieb Klopstock, Sonderband Text + Kritik,
Miinchen 1981.

Aschbach, J., Die friiheren Wanderjahre des Conrad Celtes und die Anféange der von ihm
errichteten gelehrten Sodalitaten, Wien 1869.

ders., Roswitha und Conrad Celtes, Wien 21868.

Asmuth, Bernhard, Aspekte der Lyrik. Mit einer Einflihrung in die Verslehre. Grundstu-
dium der Literaturwissenschaft, Opladen 51979.

Baeumler, Alfred, Das Irrationalitatsproblem in der Asthetik und Logik des 18. Jahrhun-
derts bis zur Kritik der Urteilskraft, Darmstadt 21967.

Baldwin, Charles Sears, Renaissance literary Theory and practice. Classicism in the
rhetoric and poetic of Italy, France, and England, 1400 - 1600. New York 1939, Reprint
Gloucester/Mass. 1959.

Baron, Hans, Cicero and the Roman Civic Spirit in the Middle Ages and the early Re-
naissance. Bulletin of the John Rylands Liberary, 22, Manchester 1938, Vol. 22, S. 72-97.

ders., Das Erwachen des historischen Denkens im Humanismus des Quattrocento, in:
Historische Zeitschrift, 147, 1933, S. 5-20.

ders., From Petrarch to Leonardo Bruni, Chicago-London 1968.

ders., The Crisis of the Early Italian Renaissance. Civic Humanism and Republican
Liberty in an Age of Classicism and Tyranny, Princeton (New Jersey) 1955.

ders., The Evolution of Petrarch’s Thought. Reflections on the State of Petrarch’s Stu-
dies. Bibliotheque d’Humanisme et Renaissance, 24, 1962, S. 7-41.

Barsch, Claus-E., Das Erhabene und der Nationalsozialismus, in: Merkur, Heft 9/10,
1989, S. 778.

Bauch, Gustav, Deutsche Scholaren in Krakau in der Zeit der Renaissance. 1460-1520,
Breslau 1901.

ders., Die Anfange des Humanismus in Ingolstadt, Minchen und Leipzig 1901.

ders., Die Reception des Humanismus in Wien, Breslau 1903.

ders., Geschichte des Leipziger Frihhumanismus, Leipzig 1899 (Reprint Wiesbaden
1968).

Behrens, Irene, Die Lehre von der Einteilung der Dichtkunst vornehmlich vom 16.-109.
Jahrhundert, Halle 1940.



Literaturverzeichnis 313

Beissner, Friedrich, Geschichte der deutschen Elegie, Berlin 1965.

ders., Klopstock als Erneuerer der deutschen Dichtersprache, in: Zeitschrift fiir Deutsch-
kunde 56/1942, S. 235-240.

ders., Klopstocks Ode ,,Der Ziirchersee*, Munster, Kéln 1952,

ders., Klopstocks vaterlandische Dramen, Weimar 1942,

Benda, Wolfram, Der Philosoph als literarischer Kinstler, Diss. (masch.), Erlangen 1982.

Benkowitz, Karl Friedrich, Der Messias von Klopstock &sthetisch beurtheilt und vergli-
chen mit der lliade, der Aeneide und dem verlohrnen Paradiese, Breslau 1797.

Benoist-Hanappier, Louis, Die freien Rhythmen in der deutschen Lyrik. Ihre Rechtferti-
gung und Entwicklung, Halle 1905.

Berendt, Joachim Ernst, Nada Brahma. Die Welt ist Klang, Frankfurt/M. 1983.

Berghoeffer, Christian Wilhelm, Martin Opitz’ Buch von der deutschen Poeterey, Diss.
Gottingen 1888.

Bertram, Ernst, Klopstock, in: ders., Mdglichkeiten. Pfullingen 1958, S. 19-28.

Betteridge, Harold T., Herders Letters to Klopstock. Publications of the Modern Lan-
guage Association of America LX1X (1954), S. 1213-1232.

ders., Klopstocks Contacts with Weimar, in: Publications of the English Goethe Society,
NS 24, 1955, S. 53-76.

ders.,, Young Klopstock. A psycho-literary Study. In: Orbis litterarum 15, 1960, S. 3-35.

Bezold, Friedrich, Rudolf Agricola, ein deutscher Vertreter der italienischen Renais-
sance, Minchen 1884.

ders., Konrad Celtis, der deutsche Erzhumanist, in: Historische Zeitschrift, 1883, Bd. 49
(N.F. Bd. 13), S. 1-45 und193-228; wieder abgedruckt in: ders., Aus Mittelalter und Renais-
sance, Berlin 1918 sowie Darmstadt 1959, S. 1-81.

Bluher, Karl-Alfred/Schmidt-Radefeldt, Jurgen (Hrsgg.), Forschungen zu Paul Valé-
ry/Recherches Valériennes 2, Kiel 1989.

Blume, H.-D., Untersuchungen zu Sprache und Stil der Schrift ,,Peri hypsus®“, Diss.
(masch.) Gottingen 1963.

Blumenberg, Hans, Arbeit am Mythos, Frankfurt/M. 1979.

ders., Aspekte der Epochenschwelle: Cusaner und Nolaner, Frankfurt/M. 1976.

ders., Der Prozel} der theoretischen Neugierde, Frankfurt/M. 1973.

ders., Genesis der kopernikanischen Welt, Frankfurt/M. 1975.

ders., Paradigmen zu einer Metaphorologie, in: Archiv flr Begriffsgeschichte, Bd. 6,
1960, S. 7-142.

ders., Schiffbruch mit Zuschauer. Paradigma einer Daseinsmetapher, Frankfurt/M. 1979.

Bockmann, Paul, Die Sprache des Erhabenen in Klopstocks ,Frihlingsfeier®, in: ders.,
Formensprache. Studien zur Literaturasthetik und Dichtungsinterpretation, Hamburg 1966,
S. 98-105.

Boeger, Irmgard, Bewegung als formendes Gesetz in Klopstocks Oden (= Germanische
Studien 207), Berlin 1939.



314 Literaturverzeichnis

Boettiger, Carl August, Klopstock im Sommer 1795. Ein Bruchstiick aus meinem Tage-
buche, in: Minerva. Taschenbuch fir das Jahr 1814, 6. Jahrgang, Neue Ausgabe, Leipzig,
S. 315-352.

ders., Skizzen zu Klopstocks Portrét, und 19 Epigramme. In: Minerva. Taschenbuch fur
das Jahr 1814, 6. Jg., Neue Ausgabe, Leipzig, S. 315-352.

Bohme, Hartmut/Bohme, Gernot, Das Andere der Vernunft, Frankfurt/M. 1983.

Boll, Franz, Studien uber Claudius Ptolemdus. Ein Beitrag zur Geschichte der griechi-
schen Philosophie und Astrologie, hrsg. von Alfred Fleckeisen, in: Jahrbicher fur classische
Philologie, 21. Supplementband, Leipzig 1894, S. 49-243.

Bommersheim, Paul, Die Welt Klopstocks in seinen religiésen Oden, in: Euphorion 43,
1943, S. 1-13.

Borinski, Karl, Die Poetik der Renaissance und die Anfange der literarischen Kritik in
Deutschland, Berlin 1886, Ndr. Hildesheim 1967.

Bosse, Wilhelm Ludwig, Klopstockische Studien, Kéthen 1866ff.

Brackmann, Albert (Hrsg.), Papsttum und Kaisertum. Festschrift fiir Paul Kehr, Minchen
1926.

Brett, R. L., The Third Earl of Shaftesbury. A Study in Eighteenth-Century Literary
Theory, London 1951.

Breuer, Dieter, Deutsche Metrik und Versgeschichte, Miinchen 1981.

Brinkschulte, Eduard, Julius Caesar Scaligers kunsttheoretische Anschauungen und
deren Hauptquellen (= Renaissance und Philosophie. Beitrage zur Geschichte der Philoso-
phie 10), Bonn 1914.

Buichner, Karl, Die romische Lyrik. Texte, Ubersetzungen, Interpretationen, Geschichte,
Stuttgart 1976.

Buck, August/Heitmann, Klaus/Mettmann, Walter (Hrsgg.), Dichtungslehren der Roma-
nia aus der Zeit der Renaissance und des Barock, Frankfurt/M. 1972.

Buck, August, Einleitung in die italienische Poetik in: A. Buck, K. Heitmann, W. Mett-
mann, a.a.o.

Burger, Peter, Prosa der Moderne, Frankfurt/M. 1988.

Busch, Ernst, Stiltypen der deutschen freirhythmischen Hymne aus dem religiésen Er-
leben, Frankfurt/M. 1934, Nachdruck Gerstenberg 1975.

Carter, Ch. H. (Hrsg.), From the Renaissance to the Counter-Reformation. Essays in
Honor of Garett Mattingly, New York 1965.

Cassirer, Ernst, Die Philosophie der Aufklarung, Tiibingen 31973 (Unverand. Nachdruck
d. 2. Auflage).

Castor, Graham, Pleiade Poetics, Cambridge 1964.

Celeyrette-Pietri, Nicole, Valéry et le moi. Des Cahiers a I’cevre, Paris 1979.

Cochrane, Eric, The Late Italian Renaissance, 1525-1630, New York 1970.

Cohen, Ralph (Hrsg.), Studies in Eighteenth-Century British Art and Aesthetics, Berke-
ley-Los-Angeles-London 1985.



Literaturverzeichnis 315

Conrady, Karl Otto, Lateinische Dichtungstradition und deutsche Lyrik des 17. Jahrhun-
derts, Bonn 1962.
Cramer, C. F., Klopstock. Er; und tber ihn, Teil 3, Dessau 1782.

Dahlhaus, Carl, Zur Theorie des Tactus im 16. Jahrhundert, in: Archiv fiir Musikwissen-
schaft 17 (1960), S. 22-39.

Dahlmann, Hellfried, Vates, in: Philologus 97, 1948, S. 337-353.

Darpe, Franz, Boileau Et La Satire Romaine (Schulprogramm: Rheine, G. Dionysianum)
Muenster 1871.

De Vries, Henk, Zahlenbau in spanischer Dichtung, in: A. Zimmermann, Mensura,
2. Halbbd., 1984, S. 407-434.

Dieckmann, Herbert, Studien zur européischen Aufklarung, Miinchen 1974.

Dieudonné, Jean, La conception des mathématiques chez Valéry, in: Judith Robinson-
Valéry (Hrsg.), Fonctions de I’esprit. Treize savants redécouvrent Valéry, Paris 1983,
S. 183-191.

Dockhorn, Klaus, Die Rhetorik als Quelle des vorromantischen Irrationalismus in der
Literatur- und Geistesgeschichte, in: Nachrichten der Akademie der Wissenschaften in Got-
tingen, philologisch-historische Klasse, Nr. 5, 1949, S. 109-150.

Draeger, Jorn, Typologie und Emblematik in Klopstocks ,Messias*, Gottingen 1971.

DuCange, Glossarium mediae et infimae Latinitatis, unverdnd. Nachdr. der Ausg. von
1883-1887, photomech. Nachdr. in 5 Bden., Graz 1954.

Duering, |., Harmonielehre des Claudius Ptolemaios, Goteborgs Hogskolas Arsskrift
1930.

Duntzer, Heinrich, Klopstocks Oden, erldutert, Heft 1-6, 2. Aufl. Leipzig o. J.

Dyck, Joachim, Ticht-Kunst. Deutsche Barockpoetik und rhetorische Tradition, Bad
Homburg 1966.

Elkin, P. K., The Augustan Defence of Satire, Oxford 1973.

Ellinger, Georg, Deutsche Lyriker des sechzehnten Jahrhunderts, Berlin 1893.

Entner, Heinz, Zum Dichtungsbegriff des deutschen Humanismus, in: I. Spriewald,
H. Schnabel, W. Lenk, H. Entner, Grundpositionen der deutschen Literatur im 16. Jahrhun-
dert, Berlin-Weimar 1976, S. 330-398.

Eppelsheimer, H. W., Petrarca, Frankfurt/M. 21971.

Ermatinger, Emil, Die deutsche Lyrik in lhrer geschichtlichen Entwicklung von Herder
bis zur Gegenwart, Leipzig-Berlin 1921.

Ernst, Ulrich, Zahl und MaR in den Figurengedichten der Antike und des Frihmittel-
alters. Beobachtungen zur Entwicklung tektonischer Bauformen, in: A. Zimmermann
(Hrsg.), Mensura, 2. Halbbd. 1984, S. 310-332.

Ford, Philip, The Hymni Naturales of Michael Marullus, in: Acta Conv. Neo-Lat. Bo-
noniensis, New York 1985, S. 475-482.
Foucault, Michel, Die Sorge um sich (Sexualitat und Wahrheit 3), Frankfurt/M. 1989.



316 Literaturverzeichnis

Fowler, Thomas, Shaftesbury and Hutcheson, London 1882.

Freler, Hans, Kritische Poetik. Legitimation und Kritik der Poesie in Gottscheds Dicht-
kunst, Stuttgart 1973.

Freivogel, Max, Klopstock der heilige Dichter, Bern 1954,

Friedrich, Hugo, Die Struktur der modernen Lyrik, Hamburg 91965.

Fritsch, Otto, Martin Opitzen’s Buch von der deutschen Poeterey. Ein kritischer Versuch,
Diss. Halle 1884.

Fry, William F., Sweet Madness. A Study of Humor, Paolo Alto (Calif.) 1963.

Fuhmann, Franz, Der Sturz des Engels. Erfahrungen mit Dichtung, Lizenzausgabe Min-
chen 1985.

Fuhrmann, Manfred (Hrsg.), Terror und Spiel. Probleme der Mythenrezeption (= Poetik
und Hermeneutik 1V), Minchen 1971.

Fillner, Rosemarie, Natur und Antike. Untersuchungen zu Dichtung, Religion und Bil-
dungsprogramm des Conrad Celtis, Diss. (masch.), Goéttingen 1956.

Fussel, Stephan, Der EinfluR der italienischen Humanisten auf die zeitgendssischen
Darstellungen Kaiser Maximilian I, in: Acta Conv. Neo-Lat. Bononiensis, New York 1985,
S. 34-43.

Gaus, Joachim, Circulus mensurat omnia, in: Zimmermann (Hrsg.), Mensura, 2. Halbbd.,
1984, S. 435-454.

Geiger, Theodor, Conrad Celtis in seinen Beziehungen zur Geographie, Miinchen 1896.

Georgiades, Thrasybulos, Musik und Rhythmus bei den Griechen, Hamburg 1958.

Gloss, August, Die freien Rhythmen in der deutschen Lyrik. Versuch einer ubersichtli-
chen Zusammenfassung ihrer entwicklungsgeschichtlichen Eigengesetzlichkeit, Bern 1947.

Golden, Samuel A., Benjamin Furly’s Library: An Intermediary Source in Anglo-Dutch
Literary Relations, in: Hermathena, vol. 96, 1962, S. 16-20.

Grean, Sanley, Shaftesbury’s Philosophy of Religion and Ethics. A Study in Enthusi-
asm, Ohio 1967.

Hamann G./Gréssing, H. (Hrsgg.), Der Weg der Naturwissenschaft von Johannes von
Gmunden zu Johannes Kepler, Wien 1988.

Hamel, Richard, Klopstock-Studien, Heft 1-3, Rostock 1879-80.

Hartmann, Bernhard, Konrad Celtis in Nlrnberg, Nurnberg 1889.

Hartmann, Karl-Gunther, Die humanistische Odenkomposition in Deutschland. Vorge-
schichte und Voraussetzungen, Erlangen 1976.

Hellmuth, Hans-Heinrich, Metrische Erfindung und metrische Theorie bei Klopstock,
Miinchen 1973.

Hendrickson, G. L., Satura Tota Nostra est, in: Satura. Ein Kompendium moderner Stu-
dien zur Satire, hrsg. von Bernhard Fabian, Hildesheim-New York 1975.

Herrick, Marvin T., The Fusion of Horatian and Aristotelian Literary Criticism, 1531-
1555 (= Hlinois Studies in Language and Literature, Volume XXXII), Urbana 1946.



Literaturverzeichnis 317

Herrmann, Hans-Peter, Naturnachahmung und Einbildungskraft. Zur Entwicklung der
deutschen Poetik von 1670-1740, Bad Homburg 1970.

Hess, Gunter, Deutsch-lateinische Narrenzunft, Minchen 1971.

Hettner, Hermann, Italienische Studien zur Geschichte der Renaissance, Braunschweig
1879.

Heusler, Andreas, Deutsche Versgeschichte, Bd. 3, Berlin-Leipzig 1929.

Hilliard, Kevin, Klopstock in den Jahren 1764 bis 1770: metrische Erfindung und die
Wiedergeburt der Dichtung aus dem Geiste des Eislaufs, in: Jb. d. deutschen Schillergesell-
schaft, 33. Jg. 1989, S. 145-184.

ders., Philosophy, Letters, and the Fine Arts in Klopstock’s Thought, London 1987.

Hinderer, Walter (Hrsg.), Geschichte der deutschen Lyrik vom Mittelalter bis zur Ge-
genwart, Stuttgart 1983.

Hipple, Walter John, The Beautiful, The Sublime & The Picturesque In Eighteenth-
Century British Aesthetic Theory, Carbondale 1957.

Hirsch, Emanuel, Geschichte der neuern evangelischen Theologie, 5 Bde., Giitersloh
1949-1954.

Horisch, Jochen, Das doppelte Subjekt. Die Kontroverse zwischen Hegel und Schelling
im Lichte des Neostrukturalismus, in: M. Frank, G. Raulet, W. van Reijen (Hrsgg.), Die
Frage nach dem Subjekt, Frankfurt/M. 1988, S. 144-164.

Hossfeld, Reinhard, Die deutsche horazische Ode von Opitz bis Klopstock. Eine metri-
sche Untersuchung, Diss. Koln 1961.

Hugelmann, Frank, Die Anfange des englischen Liberalismus: John Locke und der first
Earl of Shaftesbury, Frankfurt/M. und a. 1992.

Ihm, Georg, Der Humanist Rudolf Agricola, sein Leben und seine Schriften, Paderborn
1893.

Jack, lan, Augustan Satire. Intention and Idiom in English Poetry 1660-1750, London-
Oxford-New York 1970.

Jager, Michael, Die Asthetik als Antwort auf das kopernikanische Weltbild, Hildesheim
1984.

Janik, Dieter, Geschichte der Ode und der ,,Stances” von Ronsard bis Boileau, Bad
Homburg-Berlin-Zirich 1968.

Jaul3, H. R. (Hrsg.), Nachahmung und Illusion (= Poetik und Hermeneutik 1), Miinchen
219609.

Jochimsen, Paul, Loci communes. Eine Untersuchung zur Geistesgeschichte des Huma-
nismus und der Reformation, in: Luther-Jahrbuch. Jahrbuch der Luthergesellschaft, Jahr-
gang VIII, Minchen 1926, S. 27-97.

Joseph, Albrecht, Oden des Horaz in deutschen Ubersetzungen aus dem 17. Jh. Ein Bei-
trag zur Analyse des barocken Sprachstils, Rottach 1930.

Junger, Friedrich Georg, Orient und Okzident. Essays, Hamburg 1948.



318 Literaturverzeichnis

Kaiser, Gerhard, Geschichte der deutschen Lyrik vom jungen Goethe bis zu Heinrich
Heine. Ein GrundriB in Einzelinterpretationen. Das ,Erlebnisgedicht‘. Sprache und Gattun-
gen, Studienbrief der FernUniversitat Hagen, 1986ff.

ders., Klopstock. Religion und Dichtung, Kronberg/Ts. 21975.

Kauffmann, Georg, Humanitas und Rhetorik in der deutschen Kunst um 1500, in:
L’Humanisme allemand: 1480-1540, 1979, S. 493-504.

Kayser, Wolfgang, Geschichte des deutschen Verses, Miinchen 21971.

Kemper, Raimund, Die Redaktion der Epigramme des Celtis, Kronberg/Ts. 1975.

ders., Zur Seneca-Ausgabe des Conrad Celtis. Mit Beitrdgen zur Geschichte seines
Freundeskreises, in: Leuvense Bijdragen. Tijdschrift voor Germaanse Filologie, 6 Jaargang,
1977, S. 257-310.

Kessler, Eckhard, Das Problem des friihen Humanismus. Seine philosophische Bedeu-
tung bei Coluccio Salutati, Miinchen 1968.

ders., Humanismus und Naturwissenschaft bei Rudolf Agricola, in: L’Humanisme Alle-
mand, 1979, S. 141-157.

Kiesel, Helmut, Bei Hof, bei Holl. Untersuchungen zur literarischen Hofkritik von Se-
bastian Brant bis Friedrich Schiller, Tibingen 1979.

Killy, Walther, Elemente der Lyrik, Miinchen 21972,

Klein, Hannelore, There is no Disputing about Taste. Untersuchungen zum englischen
Geschmacksbegriff im achtzehnten Jahrhundert, Munster 1967.

Klibansky, Raymond/Panofsky, Erwin/Saxl, Fritz, Saturn and Melancholy. Studies in the
History of Natural Philosophy, Religion and Art, Reprint Nendeln/Liechtenstein 1979.

Klopsch, Paul, Einfiihrung in die Mittellateinische Verslehre, Frankfurt/M.1972.

Kluepfel, E., De vita et scriptis Conradi Celtis Protucii posthumum, hrsgg von J. C. Ruef
und C. Zell, Freiburg i. B. 1827.

Kluge, O., Die neulateinische Kunstprosa, in: Glotta. Zeitschrift flr griechische und la-
teinische Sprache, Bd. 23, Gottingen 1935, S. 18-80.

Kohler, Hartmut, Paul Valéry. Dichtung und Erkenntnis. Das lyrische Werk im Lichte
der Tagebiicher, Bonn 1976.

Koenneker, Barbara, Wesen und Wandlung der Narrenidee im Zeitalter des Humanis-
mus. Brant - Murner - Erasmus, Wiesbaden 1966.

Kohl, Kathrin M., Rhetoric, the Bible, and the Origins of Free Verse. The Early ,,Hymns*
of Friedrich Gottlieb Klopstock, Berlin-New York 1990.

dies., ,,Wir wollen weniger erhoben, und fleissiger gelesen sein“: Klopstock’s sublime
aspirations and their role in the development of German poetry, in: Publications of the Eng-
lish Goethe Society 60, 1989/90, S. 39-62.

Kommerell, Max, Gedanken tber Gedichte, Frankfurt/M. 41985.

Kondylis, Panajotis, Die Aufklarung im Rahmen des neuzeitlichen Rationalismus, Min-
chen 1986.

ders., Der Niedergang der burgerlichen Denk- und Lebensform. Die liberale Moderne
und die massendemokratische Postmoderne, Weinheim 1991.



Literaturverzeichnis 319

Kortum, Hans, Charles Perrault und Nicolas Boileau. Der Antike-Streit im Zeitalter der
klassischen franzdsischen Literatur, Berlin 1966.

Korzeniewski, Dietmar (Hrsg.), Die romische Satire (= Wege der Forschung Bd.
CCXXXVIII), Darmstadt 1970.

Koyré, Alexandre, Galilei. Die Anfange der neuzeitlichen Wissenschaft, Berlin 1988.

Krauss, Werner, Perspektiven und Probleme. Zur franzésischen und deutschen Aufkla-
rung und andere Aufsétze, Neuwied-Berlin 1965.

Krautter, Konrad, Imitatio und Probleme des Dichterberufs in den Eklogen des portu-
giesischen Neulateiners Henrique Caiado, in: Arcadia 8, 1973, S. 248-273.

Kreutzer, Hans Joachim, Von Handels Messiah zum deutschen Messias. Das Libretto,
seine Ubersetzungen und die Handel-Rezeption des 18. Jahrhunderts, in: DVjs., 67, 1993,
S. 77-100.

Kristeller, Paul Oskar, Acht Philosophen der italienischen Renaissance, Weinheim 1986.

ders., Durer et Celtis. L’an 1500, considéré comme I’époque de I’humanisme allemand,
in: L’Humanisme Allemand, 1979, S. 505-523.

ders., Humanismus und Renaissance, 2 Bde., hrsg. von Eckhardt Keller, Miinchen o. J.

Kihn, Joseph Hans, Hypsos. Eine Untersuchung zur Entwicklungsgeschichte des Auf-
schwungsgedankens von Platon bis Poseidonios, Stuttgart 1941.

Kuhnel, Jurgen/Muck, Hans-Dieter/Miller, Ursula/Miller, Ulrich (Hrsgg.), Mittelalter-
Rezeption, Bd. 11, Goppingen 1982.

Kuhns, Richard, The Beautiful and the Sublime, in: New Literary History 13, 1982,
S. 287-307.

Kuster, Werner, Das Problem der ,,Dunkelheit* von Klopstocks Dichtung. Ein Beitrag
zur Geschichte des Verstehens von Dichtung im 18. Jahrhundert, Diss. masch., Koln 1955.

Lanckoronska, Maria, Die Holzschnitte zu den ,Amores‘ des Konrad Celtis, in: Guten-
berg-Jahrbuch 1971, S. 323-337.

Langen, August, Anschauungsformen in der deutschen Dichtung des 18. Jahrhunderts.
Rahmenschau und Rationalismus, Darmstadt 1965 (Sonderausgabe).

Laurens, Pierre, Rome et la Germanie chez les poetes humanistes allemands, in:
L’Humanisme Allemand, 1979, S. 339-355.

Le Rider/Raulet, Gérard (Hrsgg.), Verabschiedung der (Post-)Moderne?, Tiibingen 1987.

Lehnert, Herbert, Struktur und Sprachmagie. Zur Methode der Lyrik-Interpretation.
Stuttgart 21972.

Leitschuh, Franz F., Studien und Quellen zur deutschen Kunstgeschichte des XV.-XVI.
Jahrhunderts, Freiburg (Schweiz) 1912.

Lewis, Clive Saples, The Discharged Image. An Introduction to Medieval and Renais-
sance Literature, Cambridge u.a.1964.

Liliencron, Rochus Freiherr von (Hrsg.), Die horazischen Metren in deutschen Kompo-
sitionen des 16. Jahrhunderts, Leipzig 1888.

Lindhard, Jan, Rhetor, Poeta, Historicus. Studien tber rhetorische Erkenntnis und Le-
bensanschauung im italienischen Renaissancehumanismus, Leiden 1979.



320 Literaturverzeichnis

Lockemann, Fritz, Der Rhythmus des deutschen Verses. Spannkrafte und Bewegungs-
formen in der neuhochdeutschen Dichtung, Miinchen 1960.

Lowith, Karl, Paul Valéry. Grundziige seines Denkens, in: ders., Sdmtliche Schriften 9,
Stuttgart 1986.

Lowsky, Martin, Scheu vor dem Unendlichen. Uber einen Aspekt von Valérys Mathema-
tik-Verstandnis, in: Karl-Alfred Bliher/Jirgen Schmidt-Radefeldt (Hrsgg.), Forschungen zu
Paul Valéry/Recherches Valériennes 2, S. 19-34.

Lucke, Peter, Gewalt und Gegengewalt in den Flugschriften der Reformation (= GOp-
pinger Arbeiten zur Germanistik Nr. 149), Goppingen 1974.

Ludwig, Hans-Werner, Arbeitsbuch Lyrikanalyse, Ttibingen 1979.

Luecke, Johannes, Beitrdge zur Geschichte der genera dicendi und genera compositionis,
Diss. Hamburg 1952.

Lueders, Eva, Die Auffassung des Menschen im 17. Jahrhundert. Dargestellt anhand der
Poetischen Worterbiicher, Diss. KoIn-Dusseldorf 1934.

Lyotard, Jean Francois, Der Enthusiasmus: Kants Kritik der Geschichte, Wien 1988.

Markowski, Mieczyslaw, Numerus und Mensura in der Krakauer Naturphilosophie des
XV. Jahrhunderts, in: A. Zimmermann (Hrsg.), Mensura, 1. Halbbd., 1983, S. 177-191.

Marxer, Eva Maria, Text und Illustration bei Sebastian Brant und Konrad Celtis, Diss.
(masch.) Wien 1960.

Mattenklott, Gert, Der Ursprung der Freiheit aus der Katastrophe des Sinnenwesens. Ein
Beitrag zur Dialektik der Aufklarung, in: Jahrbuch flr internationale Germanistik, Reihe A,
Bd. 8,4 (Akten des VI. Internationalen Germanisten-Kongresses Basel 1980).

Meid, Volker (Hrsg.), Gedichte und Interpretationen, Bd. 1: Renaissance und Barock,
Stuttgart 1984.

Menninghaus, Winfried, Dichtung als Tanz: zu Klopstocks Poetik der Wortbewegung, in:
Comparatio, 1991, Nr. 2/3, S. 129-150.

Mensching, Gunther, Das Allgemeine und das Besondere. Der Ursprung des modernen
Denkens im Mittelalter, Stuttgart 1992.

Meyer, Horst, Limae labor: Untersuchungen zur Textgenese und Druckgeschichte von
Shaftesburys ,, The Moralists“, 2 Bde., Frankfurt/M.-Bern-Las Vegas 1978.

Mintz, Samuel 1., The Hunting of the Leviathan. Seventeenth-Century Reactions to the
Materialism and Moral Philosophy of Thomas Hobbes, Cambridge 1970.

Morgan, Edmund S, ,,Inventing the People“. The Rise of Popular Sovereignty in Eng-
land and America, New York 1989.

Mullenbrock, Heinz Joachim, Whigs kontra Tories. Studien zum EinfluR der Politik auf
die englische Literatur des friihen 18. Jahrhunderts, Heidelberg 1974.

Mdller, A, Artikel ,Enthusiasmus®, in: Historisches Worterbuch der Philosophie, hrsg.
von Joachim Ritter, Bd. 2, Basel-Stuttgart, Sp. 525-528.

Mdller, A./Tondli, G./Homann, R., Artikel ,Erhaben, das Erhabene‘, in: Historisches
Worterbuch der Philosophie, hrsg. von Joachim Ritter, Bd. 2, Basel-Stuttgart, Sp. 624-635.

Maller-Jahncke, Wolf-Dieter, Das magische Weltbild der Renaissance, in: G. Hamann/



Literaturverzeichnis 321

H. Grossing (Hrsgg.), Der Weg der Naturwissenschaft, S. 139-151.
Muncker, Franz, Friedrich Gottlieb Klopstock. Geschichte seines Lebens und seiner
Schriften, Stuttgart 1888.

Nauwelaerts, M. A., Rodolphus Agricola, Den Haag 1963.

Nestle, Wilhelm, Die Fabel des Menenius Agrippa, in: Clio 21, 1927, S. 1-11.

Newald, Richard, Probleme und Gestalten des deutschen Humanismus, Berlin 1930.

Nicolson, Marjorie Hope, Mountain Gloom and Mountain Glory: The Development of
the Aesthetics of the Infinite, Ithaca, New York 1959.

Nobis, Heribert M., Zeitmald und Kosmos im Mittelalter, in: A. Zimmermann, Mensura,
2. Halbbd., 1984, S. 261-276.

Nowotny, Ernst, Die Weltanschauung des Konrad Celtis, Diss. (masch.) Wien 1938.

Noyer-Weidner, Alfred, Lyrik und Logik in Petrarcas Canzoniere, in: Erich Kohler
(Hrsg.), Sprachen der Lyrik. Festschrift fir Hugo Friedrich zum 70. Geburtstag, Frank-
furt/M. 1975, S. 630-667.

Panofsky, Erwin, The Life and Art of Albrecht Durer, Princeton (N. J.) 1971.

Peil, Dietmar, Untersuchungen zur Staats- und Herrschaftsmetaphorik in literarischen
Zeugnissen von der Antike bis zur Gegenwart, Mlinchen 1983.

ders., Concordia discors. Anmerkungen zu einem politischen Harmoniemodell von der
Antike bis in die Neuzeit, in: Geistliche Denkformen in der Literatur des Mittelalters, hrsgg.
von K. Grubmiiller/R. Schmidt-Wiegand/K. Speckenbach, Miinchen 1984, S. 401-434.

Perpeet, Wilhelm, Das Kunstschone. Sein Ursprung in der italienischen Renaissance,
Freiburg i. Br.-Minchen 1987.

Pestalozzi, Karl, Die Entstehung des lyrischen Ich. Studien zum Motiv der Erhebung in
der Lyrik, Berlin 1970.

Petersen, Eugen, Rhythmus (= Abhandlungen der kéniglichen Gesellschaft der Wissen-
schaften zu Gottingen. Philologisch-historische Klasse. N.F. 16, Nr. 5), Berlin 1917.

Peuckert, W. E., Astrologie. Geschichte der Geheimwissenschaft, Bd. I, Stuttgart 1960.

Pfotenhauer, Helmut, Die Kunst als Physiologie. Nietzsches dsthetische Theorie und lite-
rarische Produktion, Stuttgart 1985.

Picht, Georg, Kunst und Mythos, mit e. Einf. von Carl Friedrich von Weizsécker, Stutt-
gart 21987.

Pindter, Felicitas, Die Lyrik des Conrad Celtis, Diss. (masch.) Wien 1930.

Plett, Heinrich F., Rhetorik der Affekte. Englische Wirkungsésthetik im Zeitalter der
Renaissance, Tlbingen 1975.

Preiss, Kurt Leopold, Konrad Celtis und der italienische Humanismus, Wien 1951.

ders., Konrad Celtis und Kaiser Maximilian I., in: Unsere Heimat. Monatsblatt des Ver-
eines fur Landeskunde von Niederdsterreich und Wien, Jg. 30, 1959, Nr.5-7, S. 101-109.

ders., Konrad Celtis und der italienische Humanismus, Diss. (masch.) Wien 1951.

Prief3, Christine (Hrsg.), Das Erhabene. Zwischen Grenzerfahrung und GréRenwahn,
Weinheim 1989.



322 Literaturverzeichnis

Quadlbauer, Franz, Die antike Theorie der genera dicendi im lateinischen Mittelalter
(= Abh. d. 6sterr. Akademie Wien, Phil.-Hist. Klasse 241, Abh. 2), Wien 1963.

Rathmann, Bernd, Der EinfluR Boileaus auf die Rezeption der Lyrik des friihen 17. Jahr-
hunderts in Frankreich, Tbingen-Paris 1979.

Reinhard, Wolfgang (Hrsg.), Humanismus im Bildungswesen des 15. und 16. Jahrhun-
derts (= Mitteilung XII der DFG-Kommission fir Humanismusforschung), Weinheim 1984.

Reitze, Paul Franz, Beitrdge zur Auffassung der dichterischen Begeisterung in der
Theorie der Aufklarung. Mit einer Darstellung problem- und wirkungsgeschichtlich wichti-
ger Ansdtze in der Antike sowie in Italien, England und Frankreich, Diss. (masch.) Bonn
1969.

Ridé, Jacques, L’image du Germain dans pensee et la litterature allemande de la redecu-
verte de Tacite a la fin du XVleme siecle Constribution a I’etude de la genese d’un mythe,
T.1-3, Paris 1977.

ders., L’ image du Germain, dans la pensée et la literature Allemandes de la rédécouverte
de Tacite a la fin du XV1éme siécle, Tome I, Paris 1976.

ders., Un grand projet patriotique: Germania illustrata, in: L’Humanisme Allemand,
1979, S. 99-111.

Ritschl, Albrecht, Geschichte des Pietismus, Bde. 1-3, Bonn 1886, Reprint 1966.

Robinson, Judith, Sprache, Physik und Mathematik in Valérys ,Cahiers‘, in: Jirgen
Schmidt-Radefeldt (Hrsg.), Paul Valéry.

Rosenberger, Ferdinand, Isaac Newton und seine Physikalischen Principien. Ein Haupt-
stiick aus der Entwickelungsgeschichte der modernen Physik, Leipzig 1895, Reprint Darm-
stadt 1987.

Rothe, Arnold, Franzdsische Lyrik im Zeitalter des Barock, Berlin 1974.

Rowe, J. G./Sockdale, W. H. (Hrsgg.), Florilegium Historale. Essays presented to
Wallace K. Ferguson, University of Toronto Press in association with University of Western
Ontario 1971.

Rucker, Elisabeth, Nurnberger Frihhumanisten und ihre Beschéftigung mit Geographie.
Zur Frage einer Mitarbeit von Hieronymus Miinzer und Conrad Celtis am Text der Schedel-
schen Weltchronik, in: Schmitz u.a. (Hrsgg.), Humanismus und Naturwissenschaften, Bop-
pard 1980, S. 181-192.

Rulke, Hans-Ulrich, Gottesbild und Poetik bei Klopstock, Diss., Konstanz 1991.

Ruland, Anton, Die Entwirfe zu den Holzschnitten der Werke des Conradus Celtis, in:
Archiv f. d. zeichnenden Kinste, 2.Jg., Leipzig 1856, S. 254-260.

Ryan, Lawrence V., Conrad Celtis’ Carmen Saeculare: Ode for a New German Age, in:
Acta Conv. Neo-Lat. Bononiensis, 1975, S. 593-606.

Saran, Franz, Deutsche Verslehre, Miinchen 1907.
Sarton, George, The Appreciation of Ancient and Medieval Science during the Renais-
sance (1450 - 1600), Philadelphia 1955.



Literaturverzeichnis 323

Sartre, Jean-Paul, Gesammelte Werke/Schriften zur Literatur, Reinbek 1986.

Sauder, Gerhard, Der ,,zartliche* Klopstock, in: Deutsch-dénische Literaturbeziehungen
im achtzehnten Jahrhundert, Minchen 1979, S. 58-74, ferner in: Text + Kritik, Sonderband
Friedrich Gottlieb Klopstock, S. 59-69.

Sauder, Gerhard, Empfindsamkeit, Bd. 1, Stuttgart 1974, Bd. 3, Stuttgart 1980.

Schaeffer, Albrecht, Dichter und Dichtung. Kritische Versuche, Leipzig 1923.

Schafer, Eckart, Deutscher Horaz. Conrad Celtis - Georg Fabricius - Paul Melissus -
Jacob Balde. Die Nachwirkung des Horaz in der neulateinischen Dichtung Deutschlands,
Wiesbaden 1976.

Schalk, Fritz (Hrsg.), Petrarca 1304-1374. Beitrage zu Werk und Wirkung, Frankfurt/M.
1975.

Schillemeit, Jost (Hrsg.), Interpretationen. Bd. 1: Deutsche Lyrik von Weckherlin bis
Benn, Frankfurt/M. 1965.

Schlaffer, Heinz, Poesie und Wissen, Frankfurt/M. 1990.

Schlegel, Dorothy B., Diderot as the Transmitter of Shaftesbury’s Romanticism, in: Stu-
dies on Voltaire, XXVII, 1963.

dies., Shaftesbury and the French Deists, Chapel Hill, N. C. 21969.

Schmid, Alois, ,,Poeta et Orator a Caesare Laureatus”. Die Dichterkrénungen Kaiser
Maximilians 1., in: Hist. Jb., 109. Jg., 1. Halbbd. 1989, S. 56-108.

Schmidt-Radefeldt, Jurgen, Paul Valéry Linguiste dans les Cahiers, Paris 1970.

ders. (Hrsg.), Paul Valéry, Darmstadt 1978.

Schneilder, Karl Ludwig, Klopstock und die Erneuerung der deutschen Dichtersprache im
18. Jahrhundert, Heidelberg 21965.

Schodlbauer, Ulrich, Anatomie eines Schriftstellers, in: ZENO, 4. Jg., H.1/2, 1983,
S. 66-609.

ders., Odenform und freier Vers. Antike Formmotive in moderner Dichtung, in: Litera-
turwiss. Jb. d. Gorres-Gesellschaft, N.F., 23. Bd., 1982, S. 191-206.

Schoeck, R. J., Acta Conv. Neo-Lat. Bononiensis (Intern Soc. for Neo-Latin Studies),
Binghamton-New York 1975.

Schottenloher, Karl, Die Widmungsvorrede im Buch des 16. Jahrhunderts (= Reforma-
tionsgeschichtliche Studien und Texte 76/77), Minster 1953.

Schrader, Wolfgang H., Einleitung zu: Shaftesbury, Ein Brief tber den Enthusiasmus/
Die Moralisten, Hamburg 1980.

Schroeter, Adalbert, Beitrdge zur Geschichte der neulateinischen Poesie Deutschlands
und Hollands, Berlin 1909.

Schuchard, G. C. L., Studien zur Verskunst des jungen Klopstock, Stuttgart 1927.

Schweitzer, Christoph E., Ein unbekanntes Gedichtfragment von Klopstock, in: Lessing
Yearbook, vol. 5, 1973, S. 7-12.

Séguy, Jean, Moderne, Rationalisierung, ,,Entzauberung der Welt*“ bei Max Weber, in:
Jacques Le Rider und Geérard Raulet, Verabschiedung der (Post-)Moderne?, S. 23-38.

Saidel, Wilhelm, Rhythmus. Eine Begriffsbestimmung, Darmstadt 1976.



324 Literaturverzeichnis

ders., Uber Rhythmustheorien der Neuzeit (= Neue Heidelberger Studien zur Musik-
wissenschaft 7), Bern-Munchen 1975.

Seidimayer, Michael, Wege und Wandlungen des Humanismus. Studien zu seinen politi-
schen, ethischen, religiésen Problemen. Mit einem Gedenkwort von Hans Barion, Géttingen
1965.

Sementowsky-Kurilo, N., Der Mensch griff nach den Sternen. Astrologie in der Geistes-
geschichte des Abendlandes, Zurich-Stuttgart 1970.

Sorg, Bernhard, Das lyrische Ich. Untersuchungen zu deutschen Gedichten von Gryphius
bis Benn, Tubingen 1984.

Soulez, Antonia, La phrase-geste: Valéery et Wittgenstein, in: Sud. Revue Litteraire, 1988,
Valéry, la logique, le langage, S. 135-155.

Souvageol, Hugo, Petrarka in der deutschen Lyrik des 17. Jahrhunderts. Ein Beitrag zur
Geschichte der italienischen Literatur in Deutschland, Diss. Ansbach 1911.

Soeck, W. A., Tory & Whig. The Struggle in the Constituencies 1701-1715, London
1970.

Soitz, Lewis W., The Religious Renaissance of the German Humanists, Cambridge
(Mass.) 1963.

Sache, Ulrich JustusMaaz, Wolfgang/Wagner, Fritz (Hrsgg.), Kontinuitat und Wandel.
Lateinische Poesie von Naevius bis Baudelaire, Hildesheim 1986.

Seiner, George, VVon realer Gegenwart, Miinchen-Wien 1990.

Stierlin, Henri, Astrologie und Herrschaft, Frankfurt/M. 1988.

Sondi, Peter, Poetik und Geschichtsphilosophie I, herausgegeben von Senta Metz und
Hans-Hagen Hildebrandt, Frankfurt/M. 1974.

Ter-Nedden, Gisbert, Das Ende der Rhetorik und der Aufstieg der Publizistik. Ein Bei-
trag zur Mediengeschichte der Aufklarung, in: Kultur und Alltag, hrsg. von Hans-Georg
Soeffner, Gottingen 1988.

Thausing, Moritz, Die Celtes-Ciste der Wiener Universitat, in: Berichte des Altertums-
vereins zu Wien Bd. XII, 1878, S. 248-258.

Thieme, Klaus, Petrarcas Masken. Der Einzelne vor der Tradition, in: Horst Wenzel,
Typus und Individualitat im Mittelalter, Miinchen 1983, S. 141-163.

Thorndike, Lynn, A History of Magic and Experimental Science during the first thirteen
Centuries of our Era, vol. I, New York 1923.

Tigerstedt, E. N., Observations on the Reception of the Aristotelian ,,Poetics“ in the Latin
West, in: Studies in the Renaissance XV, 1968.

Toderow, Almut, Gedankenlyrik. Die Entstehung eines Gattungsbegiffs im 19. Jahrhun-
dert, Stuttgart 1980.

Todorov, Tzvetan, Valérys Poetik, in: Jirgen Schmidt-Radefeldt (Hrsg.), Paul Valéry,
Darmstadt 1978.

Toole, Robert, Shaftesbury on God and his Relationship to the World, in: International
Studies in Philosophy V111 (1976), S. 81-100.



Literaturverzeichnis 325

Tuveson, Ernest, Shaftesbury on the Not So Simple Plan of Human Nature, in: Studies in
English Literature, 1500-1900, V (1965), S. 403-434.

Uehlein, Friedrich A., Kosmos und Subjektivitat, Freiburg-Miinchen 1976.

Vahland, Joachim, Gottfried Benn. Der unverséhnte Widerspruch, Heidelberg 1979.

ders., Das Erdbeben von Lissabon und die Folgen, in: ZENO, H.12, 1989, S. 41-66.

ders., Kompensationshermeneutik. Zur Kritik des popularphilosophischen Reduktionis-
mus, in: DVjs, 65. Jg., 1991, Heft 3, S. 389-414.

Vietta, Slvio, Die literarische Moderne, Eine problemgeschichtliche Darstellung der
deutschen Literatur von Hoélderlin bis Thomas Bernhard, Stuttgart 1992.

Viétor, Karl, Geschichte der deutschen Ode, Darmstadt 21966.

Virtanen, Reino, The Scientific Analogies of Paul Valéry, University of Nebraska Stu-
dies. New Series no.47, Lincoln 1974.

Voege, Ernst, Mittelbarkeit und Unmittelbarkeit in der Lyrik, Darmstadt 1968
(Sonderausgabe).

Voitle, Robert B., Shaftesbury’s Moral Sense, in: Studies in Philology, LIl (1955),
S. 17-38.

Volker, Ludwig (Hrsg.), Lyriktheorie. Texte vom Barock bis zur Gegenwart, Stuttgart
1990.

Wagenknecht, Christian, Deutsche Metrik. Eine historische Einfiihrung, Miinchen 1981.

ders., Weckherlin und Opitz. Zur Metrik der deutschen Renaissancepoesie, Miinchen
1971.

Walker, D. P., Der musikalische Humanismus im 16. und friihen 17. Jahrhundert, Kassel-
Basel 1949.

Walzel, Oskar, Das Prometheussymbol von Shaftesbury zu Goethe, Darmstadt (Sonder-
ausgabe) 1968.

Wawrik, Franz, Osterreichische kartographische Leistungen im 15. und 16. Jahrhundert,
in: G. Hamann/H. Grossing (Hrsgg.), Der Weg der Naturwissenschaft, S. 103-118.

Weiser, Christian Friedrich, Shaftesbury und das deutsche Geistesleben, Darmstadt
219609.

Werner, Heinz, Die Urspriinge der Lyrik. Eine entwicklungspsychologische Untersu-
chung Miinchen 1924, Ndr. New York-London 1971.

Westphal, R., Die Fragmente und die Lehrsétze der griechischen Rhythmiker, Leipzig
1861.

Wiegand, Hermann, Hodoeporica. Studien zur neulateinischen Reisedichtung, Baden-
Baden 1984.

Wind, Edgar, Heidnische Mysterien in der Renaissance, Frankfurt/M. 1981.

Wodtke, Friedrich Wilhelm, Rilke und Klopstock, Diss. (masch.) Kiel 1948.

Wolf, Ernst, Die Bedeutung von rhythmos in der griechischen Literatur bis auf Platon,
Diss. Innsbruck 1947.



326 Literaturverzeichnis

Wolf, Richard B., Shaftesbury’s ,,Signal*“ Miracle in A Letter concerning Enthusiasm, in:
English Language Notes XVI (1978), S. 21-25.

ders., The Publication of Shaftesbury’s ,,A Letter concerning Enthusiasm®, in: Studies in
Bibliography XXXII (1979), S. 236-241.

Wolff, Erwin, Shaftesbury und seine Bedeutung fir die englische Literatur des 18. Jahr-
hunderts. Der Moralist und die literarische Form, Tlbingen 1960.

Worstbrock, Franz Josef, Die ,,Ars versificandi et carminum® des Konrad Celtis. Ein
Lehrbuch eines deutschen Humanisten, in: Studien zum stadtischen Bildungswesen des
spaten Mittelalters und der frihen Neuzeit. Bericht tGber Kolloquien der Kommission zur
Erforschung der Kultur des Spatmittelalters 1978 bis 1981, hrsgg. von Bernd Moeller, Hans
Patze und Karl Stackmann (= Abhandlungen der Akademie der Wissenschaften in Gottin-
gen, philolog.-hist. Klasse, 3. Folge, Nr.137), Gottingen 1983, S. 462-498.

ders., Die Brieflehre des Konrad Celtis, Textgeschichte und Autorschaft, in: Philologie
als Kulturwissenschaft. Studien zur Literatur und Geschichte des Mittelalters. Festschrift fir
Karl Stackmann z. 65. Geburtstag, Goéttingen 1987, S. 242-269.

ders., Ein unbekanntes Gedicht des Konrad Celtis, in: Wolfenbutteler Renaissance Mit-
teilungen 7, 1983, S. 30-34.

ders., Uber das geschichtliche Selbstverstandnis des deutschen Humanismus, in: Walter
Miller-Seidel (Hrsg.), Historizitat in Sprach- und Literaturwissenschaft. VVortrdge und Be-
richte der Stuttgarter Germanistentagung 1972, Miinchen 1974, S. 499-519.

Wuttke, Dieter, Beobachtungen zum Verhaltnis von Humanismus und Naturwissenschaft
im deutschsprachigen Raum, in: G. Hamann/H. Grdssing (Hrsgg.), Der Weg der Naturwis-
senschaft, 1988, S. 119-138.

ders., Conradus Celtis Protucius (1459-1508). Ein Lebensbild aus dem Zeitalter der deut-
schen Renaissance, in: Philologie als Kulturwissenschaft, Studien zur Literatur und Ge-
schichte des Mittelalters, Gottingen 1987, S. 270-286.

ders., Humanismus als integrative Kraft. Die Philosophia des deutschen ,Erzhumanisten’
Conrad Celtis. Eine ikonologische Studie zu programmatischer Graphik Durers und Burgk-
mairs, Nlrnberg 1985.

Zelle, Carsten, ,,Angenehmes Grauen®. Literaturhistorische Beitrage zur Asthetik des
Schrecklichen im achtzehnten Jahrhundert, Hamburg 1987.

ders., Schonheit und Erhabenheit. Der Anfang doppelter Asthetik bei Boileau, Dennis,
Bodmer und Breitinger, in: Priel3 (Hrsg.), Das Erhabene, S. 55-73.

Zimmermann, A. (Hrsg.), Mensura usw., 2 Halbbde., Berlin-New York 1983 und1984.

Zimmermann, Harro, Freiheit und Geschichte. F. G. Klopstock als historischer Dichter
und Denker, Heidelberg 1987.



	SINHAL
	SVORREDE
	STEIL1
	STEIL2
	STEIL3
	STEIL4
	SLIT

